
64 
 

ქართული საერო და საკარო მწერლობა / 

Georgian Secular and Courtly Literature 

 

  

ხათუნა ნიშნიანიძე 
Khatuna Nishnianidze 
თბილისის სასულიერო აკადემია და სემინარია 
Tbilisi Theological Academy and Seminary 
  

ავტორი, ტექსტი და მკითხველი დავით გურამიშვილის 

„დავითიანის“ მიხედვით 
(„ბრძენსა კაცსა ვეხვეწები, ეს ობოლი მამინათლოს“) 

 

The Suthor, the Text and the Reader, According to 

Davit Guramishvili’s “Davitiani” 
(“I am asking the wise man to baptize my orphan child“) 

 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.9962 
 

The author’s spatiotemporal vision is outlined on the background of 

the relation between the real and the eternal. The empirical present is opp-

ressed and severe. It requires perfection, transformation and spiritual content. 

According to the author, this is achieved solely by means of literary creativity. 

Like the creator of the world, Guramishvili creates and forms a new 

artistic reality. 

In the poem, the author communicates with the reader in a self-

confident manner which resembles Rustaveli’s style: ”My name being Davit 

Guramishvili, I have told “Davitiani...“. 

The almighty author of “Davitiani” knows from the very start that he 

is writing the poem for the salvation of the reader. 

According to Davit Guramishvili, there must be mutual assistance bet-

ween the author and the reader. Both should feel responsibility and obli-

gation. The didactic character of the poem proves that the reader is inferior 

to the author. They occupy different positions. According to “Davitiani”, all 

the readers are an object of the author’s care and aid. 

It is impossible to fulfill the creative mission without the reader’s re-

adiness and participation. The reader created and educated by Guramisvhili 

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.9962


65 
 

should be the basis for the author’s salvation and immortality. Guramishvili 

managed to use poetry for achieving the communion between his pain-

ful/sinful life and God. The creator/man could not have done anything more 

important than sharing his experience with others. He has been saved by the 

book, and now he has to assist the world with the book; he feels and predicts 

this intuitively. According to Guramisvhili, it is the reader who “makes a 

book”, granting life and vitality to a literary work and turning it into the 

book which is read. 

“I am asking the wise man to baptize my orphan child“ (10. 11). 

Guramishvili introduces the concept of baptizing the text. This is a supreme 

expression of the perfect union between the author and the reader. The 

communion of readers of every epoch with the text i.e. baptizing of the text, 

is, according to Guramishvili, the basis for the immortality of the text. In 

“Davitiani”, the word “baptizing” may have a religious meaning, but it may 

also mean revision, editing, correction. 

In the epoch of religious crisis and depreciation of values, Guramishvili 

finds himself in the situation where literature should be based on the idea of 

human salvation; hence, his words should express the meaning of logos. 

Guramishvili is a powerful author. He has the resilience of Biblical 

fathers. He is uncompromising and full of faith. This helps him influence the 

readers and direct their thoughts, dreams and emotions.  

Guramishvili thinks that, due to his lack of wisdom and “scarcity of 

knowledge”, the text needs to be baptized. He distinguishes a special cate-

gory of the reader – “the wise man” i.e. the reader that will appreciate the 

text. Thanks to such readers, Guramishvili will fulfill the mission of revision 

of the text, its “baptizing”, “converting” and “turning it into a Georgian text“. 

It is interesting to find out what kind of editing Guramishvili expects from 

“the wise man”, i.e. the reader. They belong to different categories. The 

author describes his work as follows: “translation” i.e. commenting and exp-

laining of the text implies revealing of its covert idea. This is what he 

requires from the readers of “Davitiani”: “Grasp the idea of the fable, tran-

slate it for my sake!/I have placed a grain inside the loaf of the Georgian 

bread!“ (68. 373). “The wise man” should revise the text from the religious-

theological viewpoint: ”If the text contains something of alien faith, let him 

translate it into the Georgian faith“; ”If I tell lies, let him transform the text 

into the truth/may nothing be untrue and unfair“ [10. 11]; ”This book should 

be used in purity, let no one smear it with impurities!“ (64. 350). The colla-



66 
 

boration between the author and “the wise man” is a kind of allusion on the 

editing activities carried out by the metaphrasts.  

 The words “turning into a Georgian text” mean genuine, untold truth. 

With these words, Guramishvili expresses the world vision of the epoch 

when the terms “Christian” and “Georgian” were identical and Christianity 

was the key feature of the Georgian national self-portrait. Ilia Chavchavadze 

wrote: “even nowadays, in the entire South Caucasus, “Georgian” and 

“Christian” are synonyms. When the Caucasians want to say that someone 

was converted into Christianity, they say: “He became a Georgian”. 

 

საკვანძო სიტყვები: დავით გურამიშვილი, დავითიანი, მირიან 

ბატონიშვილი, რიტორი, წიგნი, მკითხველი 

 Keywords: Davit Guramishvili, Davitiani, Mirian Batonishvili, Rethor, 

Book, Reader. 

  

 

 

 

 

  

აღნიშნული სტატიის ფარგლებში დავით გურამიშვილის შემოქ-

მედებითი მრწამსის გამომხატველ რამდენიმე მნიშვნელოვან საკითხ-

ზე გავამახვილებთ ყურადღებას, კერძოდ: ვის აკისრებს დავით 

გურამიშვილი „დავითიანის“ ხელნაწერზე მზრუნველობას და რატომ? 

რა შინაარსის მატარებელია „დავითიანის“ მიხედვით ავტორის, ტექს-

ტის, მკითხველის ძირითადი კონცეპტები და როგორია მათი ურთი-

ერთმიმართების ბუნება? როგორ უნდა გავიგოთ გურამიშვილის სა-

თხოვარი: „ბრძენსა კაცსა ვეხვეწები, ეს ობოლი მამინათლოს“, რას ნიშ-

ნავს წიგნის ნათლობა?  

ცხოვრების მიმწუხრს სამშობლოდან შორს მყოფი, დამაშვრალი, 

მარტოსული, უშვილო, სიკვდილის მომლოდინე დავით გურამიშვი-

ლი აქტიურად იწყებს ზრუნვას სამშობლოში დაბრუნებაზე, მაგრამ 

არა პერსონალურად, არამედ წიგნის სახით. 1787 წელს, გარდაცვა-

ლებამდე 5 წლით ადრე, გურამიშვილი საბოლოოდ გაასრულებს ხელ-

ნაწერზე მუშაობას. სამშობლოდან უპატიოდ გატაცებულს, სხვათა 

ომებში ამაოდ დამაშვრალს ამჯერად მაინც უჩვეულოდ გაუმართლებს 

– მისი წიგნი სამეფო ოჯახის წარმომადგენლის – მირიან ბატონიშვი-



67 
 

ლის – დიდი ძალისხმევა-მზრუნველობის პატივით უბრუნდება სამ-

კვიდრო მამულს. სიმბოლურ ქმედებად აღიქმება დავით გურამიშვი-

ლის მიერ მირიან ბატონიშვილისთვის წიგნის გადაცემის ეპიზოდი: 1. 

წიგნი, იგივე სიბრძნე, გადაეცემა სამეფო ოჯახის წევრს – უფლის-

წულს (საფიქრებელია, რომ გურამიშვილისთვის ხელნაწერის სამშობ-

ლოში მოხვედრის სხვა ალტერნატიული გზაც უნდა არსებულიყო) - 

მისი წაკითხვა-გააზრების, მასზე მზრუნველობის სურვილითა და 

ვალდებულებითაც (იხ. ნიშნიანიძე, 2023, გვ. 65.) 2. გადმოცემით, 

წიგნს საქართველოში ჩამობრძანებამდე დიდი განსაცდელი შემთხვე-

ვია; 3. წიგნში გადმოცემული ტრაგიკული ამბავი, ქართლის ჭირი, 

რაც, გურამიშვილის აზრით, მეფეს, ქვეყანას/ადამიანსა და ღმერთს 

შორის დარღვეული კავშირის შედეგია, წიგნიერი სიბრძნით, ბიბლი-

ით უნდა დაძლეულიყო. 4. ქართლის ჭირი, ვახტანგ მეექვსის განსაც-

დელი და დავით გურამიშვილის თავგადასავალი მომავალ მეფეთა, 

ზოგადად, „სწავლის მძებნელთათვის“ უნდა ქცეულიყო გამოცდილე-

ბად, მათი დახელოვნებისა და სრულყოფის მიზნით. აღნიშნულიდან 

გამომდინარე, შეიძლება ვივარაუდოთ, რომ „დავითიანი“ დავით 

გურამიშვილის მიერ ქართული სამეფო სახლისათვის მირთმეული 

პირადი ძღვენია – „მაგრამ მეფეთ სამსახურით ეს საზრდელად გამი-
ზარდა“ (გურამიშვილი, 2014, გვ. 98, სტ. 566), ქვეყნის ხსნის იმედად 

შეწირული. 

სამეფო ოჯახის მზრუნველობა და პატივი არც მას შემდეგ მოჰკ-

ლებია დავით გურამიშვილსა და მის წიგნს, რაც საქართველოში ბაგ-

რატიონთა მმართველობა გაუქმდა და სამეფო ოჯახის წევრები რუსე-

თის იმპერატორის „ნებაყოფლობითი“ ქვეშევრდომობისა და იძულე-

ბითი, დაჟინებული „მზრუნველობის“ ობიექტებად იქცნენ. სამეფო 

ოჯახს უკავშირდება „დავითიანის“  შესწავლის – მისი მარადგანახლე-

ბადი სიცოცხლის დასაწყისიც. ამას ერთი საგულისხმო ფაქტიც 

ადასტურებს: 1832 წელს, რუსეთის მეცნიერებათა აკადემიის წევრი 

შარმუა, ეროვნებით ფრანგი, ქართული დამწერლობითა და ლიტერა-

ტურით დაინტერესებულ ფრანგ მეცნიერს – მარი ბროსეს – ურჩევს, 

დაუკავშირდეს საქართველოს უკანასკნელი მეფის, გიორგი XII-ის ძეს, 

დიდად განსწავლულ თეიმურაზ ბატონიშვილს და მისგან მიიღოს 

საგულისხმო რჩევები ქართული ლიტერატურის შესახებ. სწორედ 

თეიმურაზ ბატონიშვილი აღმოჩნდება ის მნიშვნელოვანი ადამიანი, 

რომელიც სწორ ორიენტირს განუსაზღვრავს მარი ბროსეს ქართული 

ლიტერატურის, ზოგადად, ქართული კულტურის შესწავლის თვალ-



68 
 

საზრისით. 1838 წლის 10 იანვარს, პეტერბურგის მეცნიერებათა აკა-

დემიის წლიურ საანგარიშო სხდომაზე, ფრანგი მეცნიერი აღორძინე-

ბის პერიოდის ქართულ ლიტერატურაზე საუბრისას სხვა ტექსტებთან 

ერთად ვრცლად განიხილავს „დავითიანსაც“. აღნიშნულ მოხსენებაში 

მარი ბროსე ყურადღებას გაამახვილებს გურამიშვილის განათლების 

მაღალ ხარისხზე, დიდ პოეტად, ისტორიკოსად და ფილოსოფოსად 

აღიარებს მას და აღნიშნავს, – „დავითიანის“ მე-4 წიგნი – „მხიარული 
ზაფხული“ („ქაცვია მწყემსი“) – ფრანგული სიმსუბუქითა და ენამახვი-
ლობით დაწერილი პოემაა (დოდაშვილი, 1966, გვ. 94-98) [აღსანიშნა-

ვია, რომ მარი ბროსეს ეკუთვნის „დავითიანის“ ლექსების პირველი 

ფრანგული თარგმანიც].  

 დიდი დრო და გზა დასჭირდა დავით გურამიშვილს, ამაზე 

მეტყველებს „დავითიანის“ ხანგრძლივი რედაქტირების პროცესი (იხ. 

ნიშნიანიძე, 2023, გვ. 62, 64.), რომ ნანახი, განცდილი და აღქმული 

მხატვრულ ტექსტად ხორცშესხმულიყო და საუნჯედ, სიბრძნის წყა-

როდ და საგანმანათლებლო წიგნად დაბრუნებოდა ქვეყანას. წარმავ-

ლობის შფოთსა და ტკივილს შემოქმედებითი, მჭვრეტელობითი 

ცხოვრებით ძლევს გურამიშვილი და გადარჩენის, უკვდავყოფის ერ-

თადერთ, უალტერნატივო გზად „დავითიანს“– მიიჩნევს: „მომხსენე-
ბელი არ მრჩების, მაშფოთებს, ეს მაღონებსა; ცოდვის მუხრუჭით შეკ-
რულსა, ვამე, ვინ მამიფონებსა? თუ არ შევკრებ და არ უძღვნი ყრმათ 
ია-ვარდის კონებსა, ცოცხალიც არვის ვახსოვარ, მკვდარს ვინღა მამი-
გონებსა“  (გვ.17, სტ. 17). გურამიშვილი-შემოქმედი სამყაროს შემოქმე-

დის მსგავსად ახალი მხატვრული სინამდვილის მაფორმირებელია. 

საღვთისმეტყველო თვალსაზრისით, ადამიანში ღმრთის ხატების 

ერთ-ერთი დასტური სწორედ მისი შემოქმედებითი უნარი იყო. 

„ადამიანს მხოლოდ მაშინ ძალუძს იმყოფებოდეს სიკეთეში, როდესაც 
შემოქმედებისკენ ისწრაფვის, როგორც ჭეშმარიტი სიკეთისკენ... ამ 
დაუსრულებელ გზაზე და განუხრელ სწრაფვაში აისახება და რე-
ალიზდება ის ღვთაებრივი თვისებები, რომლებიც „ხატებაშია“ მოცე-
მული“ (ეკალაძე, 2010, გვ. 64). დამცრობილი და სასტიკი ყოფის შემოქ-

მედებითი ტრანსფორმაციის მიზნით, გურამიშვილი ერთი ცენტრის - 

ქრისტეს – გარშემო შემოიკრებს თავის მსმენელს და ღვთაებრივ საზ-

რისთან აზიარებს მას. „დავითიანის ავტორს მიაჩნდა, რომ პოეზიამ 
ღმერთი უნდა ,,გამოთქვას“, „იგავთ ხის“ ხილმა (ასე უწოდებდა იგი 
პოეტურ ნაწარმოებს) ზეცისკენ უნდა წაიყვანოს მიწიერი“ (ფარულავა, 

2009, გვ. 281) – ეს შუა საუკუნეების ლიტერატურის და, ზოგადად, 



69 
 

ხელოვნების ყველაზე უფრო მნიშვნელოვანი ფორმულა და მძლავრი 

ხმაა. რენესანსის ეპოქაში პოეზიის ანუ შაირობის სიბრძნის დარგად 

გამოცხადებით: „შაირობა პირველადვე სიბრძნისაა ერთი დარგი, 
/საღმრთო, საღმრთოდ გასაგონი, მსმენელთათვის დიდი მარგი“ (რუსთა-

ველი, 2009, სტ. 12), რუსთველი არა მხოლოდ პოეზიის, არამედ პო-

ეტის, როგორც შემოქმედის ღვაწლის მანიფესტაციასაც ახდენს. თავი-

სი დიდი წინაპრის მსგავსად, გურამიშვილისთვისაც პოეტური შემოქ-

მედება ღვაწლის იმ სახეობად მოიაზრება, რომლითაც საკუთარი სუ-

ლის გადარჩენას, შენდობას, ხსნას მოელოდა ავტორი: „აგების ღმერთ-
მან დამიხსნას ჯოჯოხეთისა მწვირითა“ (გვ. 11, სტ.13) „აგების რომ 
ბრძანოს ვინმე სიტყვა ჩემთვის შესანდობლად“ (გვ.10, სტ. 9), „ყრმაო 
შენ ძმობას გენუკვი, ასულო მიყავ შენ დობა, ვინც წაიკითხოს ეს წიგ-
ნი, მიბრძანოს ცოდვილს შენდობა“ (გვ.10, სტ.12).  

გურამიშვილის შემოქმედების დრო იწყება ყოვლისმპყრობელი 

ღმრთის ხსენებით: „დავიწყო სიტყვა სიბრძნისა, პირველ ბრძენთაგან 
ბრძნობილი“ (გვ. 15, სტ. 2). (სიბრძნე, ბრძენი ბიბლიასა და პატრისტი-

კულ ლიტერატურაში ფართოდ გავრცელებული სახელია ღმრთისა – 

„თვით სიბრძნემან იშენე თავისა თვისისა სახლი სიწმიდისაი“ (იგავ. 9, 

1)). ღმერთია მისი შემოქმედებითი მრწამსის წარმმართველი. შუა სა-

უკუნეების მწერალთა მსგავსად, ავტორი საუბრობს ღმრთის მიერ რი-

ტორთადმი ბოძებულ მადლმოსილებაზე: 1. ღმერთი, უპირველესად, 

სიყვარულის სათავეა – „რომელმან მოეც მიჯნურთა ტრფიალთ სურ-
ვილის ნდომანი“; 2. იგია რიტორთათვის/მელექსეთათვის გრძნობის/ 

გულის და ღრმა სიბრძნის მიმნიჭებელი: [მოეც] „რიტორთა ლექსი გუ-
ლისა, სიღრმე სიბრძნისა ზომანი“ (გვ. 15, სტ. 1); 3. იგია რიტორის/ 

მთქმელის საწადლის, სურვილის გამომხატველ-გამომთქმელი, მისთვის 

კეთილი სარგებლის მიმნიჭებელი: „შენ მიმახვდინე წადილსა, არ მაქ-
ვნდეს ცუდად ცდომანი“ (გვ. 15. სტ. 1). გურამიშვილი „რიტორად“ სა-

ხელდებს რუსთველსაც: „ოდესცა ბრძენმან რიტორმან შოთამ რგო 
იგავთ ხე ველად/ფესვ ღრმა-ყო, შრტონი უჩინა, ზედ ხილი მოიწეოდა“ 
(გვ. 9, სტ. 4)); აღნიშნული სტროფების ანალიზისას გასათვალისწინე-

ბელია სულხან-საბა ორბელიანისეული განმარტება: რიტორი/რიტო-

რება „ელენთა ენაა, ქართულად ბასილიკონი და მჭევრი ჰქვიან. რიტო-

რება არს ძალი ხელოვნებითი დამარწმუნებელი(სა) სიტყვისაი საქმესა 

შინა სამოქალაქოსა დასასრულად მქონებელი კეთილად მეტყველები-

სა. ენამრავალი“ (ორბელიანი, 1993, გვ. 12). აღნიშნულიდან გამომდი-

ნარე, რიტორი/რიტორება, არისტოტელესეულ მსჯელობის, დასაბუ-



70 
 

თების მეთოდთან ერთად მხატვრულ-გამომსახველობითი, ხატოვანი, 

შთამბეჭდავი ხელოვნების გაგებასაც გულისხმობს. გურამიშვილისე-

ული განმარტებით, რიტორს უნდა ჰქონდეს უნარი: აზრობრივი იმ-

პროვიზაციის – „დავრგევ იგავთ ხე“ (გვ. 9, სტ. 3), საკითხის სიღრმისე-

ული ანალიზის – „ფესვ ღრმა-ყო“ (რაც გულისხმობს საგნის, მოვლე-

ნის ყოვლისმომცველი მიმართებებით შეფასება-ანალიზს და, ამასთა-

ნავე, მისი სიტყვა საყოველთაო სარგებლის მომცემი უნდა იყოს – სუ-

ლიერი თუ ყოფითი არსებობის თვალსაზრისით – „ორგზითვე ნაყოფს 

მისცემდა“. გულისმიერობა სიტყვის, „სიღრმე სიბრძნის“ და ზეგავლე-

ნაზე ორიენტირებული სათქმელი გურამიშვილისეულ „რიტორს“ თა-

ნამედროვე დისკურსის კონტექსტში გაგვააზრებინებს და პოეზიის სა-

მოქალაქო, საკაცობრიო დანიშნულებასა და მის კეთილისმყოფელ გავ-

ლენაზე მიგვითითებს. გურამიშვილის შემოქმედებითი პათოსიც რე-

ალური დრო-სივრცით, საზოგადოებრივი საჭიროებით განისაზღვრე-

ბა და თავდადებული მსახურებით პიროვნული ხსნის იდეამდე მაღ-

ლდება. შუა საუკუნეების ესთეტიკის ცნობილი მკვლევარი, ფილოსო-

ფოსი და თეოლოგი ალექსეი ლოსევი ჭეშმარიტი ხელოვნების გაგების 

ამგვარ ფორმულირებას გვთავაზობს: „ჭეშმარიტი“, „მარადიული“ ხე-
ლოვნება იბადება სინამდვილის კონკრეტული მომენტის განცდით, 
მხატვრის პათოსით, თანამედროვეთა მიმართ ვნებიანი დამოკიდებუ-
ლებით, გარემო ყოფის მიერ მისი (ავტორის– ხ.ნ.) პირადი ადამიანუ-
რი გამოწვევებით“ (ლოსევი, 1930, გვ. 724). 

„დავითიანის“ შესავალი და ბოლოსიტყვაობა – „ქართველთ 

უფალთა მეგვარტომობის იგავი“ და „ამ წიგნთა გამლექსავის გვარისა 

და სახელის გამოცხადება“, ლექსები – „ანდერძი დავით გურამიშვი-

ლისა“, „მღრდელთ ვედრება დავით გურამისშვილისა“ და „საფლავის 

ქვაზედ დასაწერი“, „მეოთხე დავითის შესხმა და დავითნის ქების იგა-

ვი“, ტექსტის ის ერთეულებია, რომლებშიც თეორიულადაა დადასტუ-

რებული ავტორის, ტექსტისა და მკითხველის კონცეპტუალური დე-

ბულებები. შესავალი ავტორის, ტექსტისა და მკითხველის პირველი 

შეხვედრის, თანაგანცდისა და აღმოჩენების ასპარეზია. დაბეჯითებით 

შეიძლება ითქვას, რომ, თეორიული თვალსაზრისით, დავით გურამი-

შვილის პოეტური სამყაროს გასაღები ,,დავითიანის“ შესავალსა და 

ბოლოსიტყვაობაშია ფორმულირებული. იგი უპასუხებს კითხვებს: 

ვინ მოგვითხრობს, რას მოგვითხრობს, რატომ და როგორ მოგვეთხრო-

ბა? ამ კითხვებზე პასუხით განისაზღვრება ავტორის მსოფლხედვა, მი-



71 
 

სი შემოქმედებითი მრწამსი და სათქმელის მხატვრულ-ესთეტიკური 

ბუნება.  

შესავალი წარმოაჩენს ორ, ერთმანეთისგან სრულიად განსხვავე-

ბულ პოზიციას – ავტორისეულსა და მკითხველისეულს. აღნიშნულია, 

რომ „ავტორი, გარკვეულ დრო-სივრცულ კონტექსტში ქმნის პირობით 
დრო-სივრცულ მიკროსამყაროს, რომელსაც მკითხველი, ასევე, გარკ-
ვეული დრო-სივრცული კონტექსტიდან აღიქვამს“ (რატიანი, 2010, 

გვ.186). „დავითიანის“ შესავალი, როგორც ავტორისა და მკითხველის 

პირველი შეხვედრისა და ინტერაქციის ასპარეზი, ,,ვეფხისტყაოსნის“ 

პროლოგის მსგავსად, მკითხველის განსაკუთრებული კომფორტის-

თვის იქმნება, მან მაქსიმალურად უნდა გაუადვილოს მკითხველს 

ტექსტის მსოფლმხედველობრივი, მხატვრულ-ესთეტიკური, ჟანრობ-

რივ-სიუჟეტური პლასტების აღქმა-გააზრება. მხატვრული ტექსტი, 

განსაკუთრებით, პოეტური ნაწარმოები, ავტორისა და მკითხველის 

სულიერ-ინტელექტუალური, ემოციურ-პერცეფციული შეხვედრის 

დრო და ადგილია. გურამიშვილი ძლევამოსილი ავტორია, მას აქვს 

ბიბლიურ მამამთავართათვის ნიშნეული სიკერპე, შეუვალობა და 

რწმენა, დაიმორჩილოს, მიმართოს მკითხველის აზრები, ოცნებები, 

ფიქრები, ემოციები.  

შუა საუკუნეების ავტორი შეიძლება იყოს ანონიმი გასაიდუმლო-

ებული, მისტიფიცირებული, ან გაცხადებული, პერსონიფიცირებუ-

ლი. შეიძლება იყოს თავმდაბალი, დაეჭვებული, ნაკლოვანებისა და 

ცოდვის ტკივილით განმსჭვალული და ამასთანავე, მტკიცე და შე-

უვალი, აღვსილი ადამიანური და მწერლური მოვალეობა-პასუხის-

მგებლობის ურყევი რწმენით. „დავითიანის“ ავტორის მკითხველთან 

კომუნიკაცია შუა საუკუნეების ესთეტიკის გამომხატველია. მკითხვე-

ლის, მსმენელის წინაშე ავტორის წარდგინებას რუსთველური ხიბლი 

სდევს თან და თავდაჯერებული ტონალობისაა: ,,დავითიანი ვთქვი 

დავით გურამიშვილმან გვარადო...“ (გვ. 9, სტ. 1). („მე რუსთველი ხე-
ლობითა ვიქმ საქმესა ამა დარი“ (რუსთაველი, 2009, სტ. 9). ქართული 

მხატვრული სიტყვიერების ისტორიაში გურამიშვილი მეტად სანდო, 

გულახდილი ავტორია. გურამიშვილი-ავტორი გურამიშვილი-პერსო-

ნაჟის მსგავსად არასოდეს ფარავს თავის სისუსტეს – ნაკლოვანებას 

ადამიანური ბუნების მახასიათებლად მიიჩნევს და მათ აღიარებასა და 

მოგვარებაში ხედავს თავის, როგორც ავტორისა და პერსონაჟის, 

ძალმოსილებასა და ღირსებას. მკითხველის წინაშე წარმოდგება, ერთი 

მხრივ, გურამიშვილი პერსონაჟი, ქართლისა და პირადი ჭირით 



72 
 

გულშეძრული, უფლის წინაშე ლოცვად, ღაღადებად, სინანულად 

მდგარი, უნუგეშო – „აწ დავჰკარგულვარ თავთათვის, აღარ მოველი 
პოვნასა“ (გვ. 100, სტ. 584)), მოხეტიალე და დამცრობილი, მეორე 

მხრივ კი, გურამიშვილი ავტორი, ძლევამოსილი, შემოქმედი ახალი 

მხატვრული სინამდვილის, დიდაქტიკურ-აღმზრდელობითი მორა-

ლით აღსავსე და თავდაჯერებული, გამოცდილებითი სიბრძნითა და 

თვითშემეცნების გზით სრულყოფილი, უფლის წინაშე პასუხისმგე-

ბელი, შუამავალი ღმერთსა და ადამიანს შორის. გურამიშვილი შემოქ-

მედი ხედავს იმაზე მეტს, რასაც გმირი და მკითხველი, იგი თავის-

თავში მოიცავს და ამთლიანებს მხატვრული ტექსტის ყველა კომპო-

ნენტს. დავით გურამიშვილს გააჩნია თავისი რეალური ისტორია, თა-

ვისი ბიოგრაფია. ჩვენ ვიზიარებთ მოსაზრებას, რომ „ავტორის პერსო-
ნა ნაწარმოების გარეთ მყოფობს და როგორც დამოუკიდებელი ბიოგ-
რაფიის მქონე, ცხოვრობს საკუთარი ბიოგრაფიული ცხოვრებით“ (ბახ-

ტინი, 1975, გვ. 403). გურამიშვილი-გმირი სხვა პერსონაჟთა მსგავსად 

ერთიანი მხატვრული სამყაროს ნაწილია და იერარქიულად ექვემდე-

ბარება გურამიშვილ-შემოქმედს. სრულიად განსხვავებულია გურამი-

შვილი ავტორი და გურამიშვილი გმირი/პერსონაჟი. მათი სივრცეები 

განსაზღვრული და გამიჯნული უნდა იყოს. ავტორის შემოქმედებითი 

ენერგია მთელს ტექსტში რეალიზდება, გურამიშვილი გმირისა – კონ-

კრეტულ ეპიზოდებში. დავით გურამიშვილის ბიოგრაფია იქმნება 

ყველა იმ წყაროს მიხედვით, რომლებმაც შემოგვინახეს ხსოვნა მის 

შესახებ. ასე რომ, ცალ-ცალკე განიხილება გურამიშვილი შემოქმედი, 

თავისი პერსონალური ბიოგრაფიით და გურამიშვილი პერსონაჟი. 

საჭიროა მათი საზღვრების გამიჯვნა, მიუხედავად იმისა, რომ „დავი-

თიანი“ ავტობიოგრაფიული ნაწარმოებია. გურამიშვილმა-შემოქმედმა 

გურამიშვილ-გმირთან, ისე როგორც სხვა პერსონაჟებთან მიმართე-

ბით, „...იცის და ხედავს მეტს არა მხოლოდ იმ მიმართულებით, სა-
ითკენაც იყურება და ხედავს გმირი, არამედ სხვა, თავად გმირისათვის 
პრინციპულად მიუწვდომელი მიმართულებითაც“ (ბახტინი, 1986, გვ. 

17). 

სამყაროში ღვთის გაცხადება ორგვარად ხდება: ქვეყნიერებაში 

და საღმრთო წიგნებში. შესაბამისად, ღმერთი გაშუალებულად ამ ორი 

გზით შეიმეცნება. გურამიშვილის მონათხრობიც ეფუძნება ღმერთთან 

ურთიერთობის პიროვნულ გამოცდილებასა და საღვთო წიგნებიდან 

მიღებულ ცოდნას. რელიგიურ-ეთიკურ თუ ლიტერატურულ-ესთე-

ტიკურ საკითხებზე მსჯელობისას გურამიშვილი, უპირობოდ, ავტო-



73 
 

რიტეტულ წიგნებსა და ავტორებს ეყრდნობა. საკუთარი შემოქმედე-

ბითი მისიის შეცნობა, ღმერთთან კავშირის გზით გაცხადებული, ახა-

ლი ურთიერთობის – მსმენელთან, მკითხველთან კომუნიკაციის ახალ 

შესაძლებლობებს ბადებს. იყოს ავტორი მისთვის უპირველესად მოვა-

ლეობა-პასუხისმგებლობაა: „ახლა ვსთქვა ჩემი სათქმელი, რაც მაქვ-
ნდეს ჭკუვა, გაგება... სულ რომ არა ვსთქვა არარა, ის უფრო არ ევარ-
გება“ (გვ. 25,სტ. 72-73).  

უნდა აღინიშნოს, რომ დავით გურამიშვილის მკითხველთა 

აუდიტორია, მიზნობრივი ჯგუფი ფართო და დაუსაზღვრავია, იგი 

წერს სწავლის, თვითშემეცნების მოსურნე მკითხველისთვის (ყმაწვი-

ლური ასაკი ამ შემთხვევაში პირობითი ცნებაა, თუმცა ეს ის დროა, 

როცა უნდა დაიწყოს წვრთნა, განსწავლა ყმაწვილისა). გურამიშვილის 

მკითხველს აქვს თავისუფალება არა მარტო პროფესიათა არჩევისას. 

„შენა გწადს აწ რომელითა?“ – ამ კითხვის არეალი გაცილებით ფარ-

თოა გურამიშვილის თავისუფალი ნების მქონე მკითხველისთვის, და 

მას აძლევს საშუალებას, სიკეთესა და ბოროტებას, ცოდნასა და უცო-

დინრობას, წუთისოფელსა და მარადიულ სოფელს შორის გააკეთოს 

არჩევანი. ხოლო გურამიშვილის, როგორც ავტორის მისია სწორედ ის 

არის, რომ სწორი არჩევანისთვის განსწავლოს და ჩააფიქროს მკითხ-

ველი. ასე იქმნება ერთობა მთქმელს, ტექსტსა და მკითხველს შორის. 

სათქმელის გასრულება შემოქმედებით კმაყოფილებას ჰგვრის ავ-

ტორს, მისთვის უცხოა შეფარული თავმდაბლობა, სწამს: „ავს სარ-
გებელსა არა იქს ამ უსასყიდლოს ვაჭარი“ (გვ. 9, სტ.3), „ყრმათ შევა-
ვედრე ეს წიგნი, არ შექმნან დასახეველად“ (გვ. 9. სტ. 4).  

პოემა ცხადყოფს, რომ ავტორისა და მკითხველის ერთობის, 

თანამონაწილეობის გარეშე, სმენისა და მიყოლის მიღმა, ავტორის ჩა-

ნაფიქრი ვერ განხორციელდება. ავტორისა და მკითხველის ურთი-

ერთშეწევნა-ურთიერთგანსაზღვრულობა, მათ შორის პასუხისმგებ-

ლობა-მოვალეობის ღრმა შეგრძნება, დავით გურამიშვილის აზრით, 

ორმხრივად აუცილებელია (იხ. ნიშნიანიძე, 2020, გვ. 191-201). პოემის 

დიდაქტიკურ-აღმზრდელობითი ხასიათი ცხადყოფს, რომ მკითხვე-

ლი/მსმენელი, რომელსაც მიემართება სწავლება, ავტორთან შედარე-

ბით ნაკლოვანია და სრულყოფას ითხოვს. შესაბამისად, იგია ავტორის 

დაკვირვების, ზრუნვისა და შეწევნის მუდმივი ობიექტი.  

დავით გურამიშვილისთვის შემოქმედებითი მისიის აღსრულება 

წარმოუდგენელია მკითხველის მზაობის, თანამონაწილეობის გარეშე. 

მკითხველი, რომელსაც ქმნის და განსწავლის გურამიშვილი, უნდა 



74 
 

გახდეს ავტორის ხსნის, „შენდობის“, გადარჩენის საფუძველი. გურა-

მიშვილმა შეძლო და თავისი ტკივილიან-ცოდვილიანი ცხოვრება პო-

ეტური შემოქმედების გზით ღმერთთან მოარიგა. ახლა კი, რაც სა-

კუთარ თავზე გამოსცადა, სხვას უნდა გაუზიაროს. წიგნმა, ბიბლიურ-

მა სიბრძნემ გადაარჩინა გურამიშვილი და ახლა წიგნითვე უნდა 

შეეწიოს ქვეყანას.  

ერთი შეხედვით, აპოკრიფული ტექსტის ავტორთათვის დამახა-

სიათებელი სილაღე-თავისუფლება გამოარჩევს ავტორს. მაგრამ ხელ-

ნაწერით დასტურდება, რომ გურამიშვილი განსაკუთრებული სიფრ-

თხილით ეკიდებოდა ბიბლიურ ტექსტთა კანონიკურობა-არაკანონი-

კურობის საკითხს. გურამიშვილი ავტორი პასუხისმგებელია მკითხვე-

ლის სწორად ინფორმირებულობაზე და მკითხველისგანაც ამგვარ 

კეთილსინდისიერებას მოელის. „ქაცვია მწყემსის“ ერთი თავი „ია.წარ-
ღვნის ამბავი: ნოეს კიდობნად შესვლა“ მოგვითხრობს ისტორიას 

წარღვნისა და მართალი ნოეს შესახებ. გურამიშვილი ჩვეული იმპრო-

ვიზებით გადმოგვცემს სათქმელს, მაგრამ ანგარიშს უწევს, ითვალის-

წინებს კანონიკური ტექსტის უწყებას. აღნიშნულია, რომ იგი ეყრდ-

ნობა ბაქარისეული ბიბლიის მოსკოვურ, 1743 წლის გამოცემას (კეკე-

ლიძე, 1955, გვ. 305). ხელნაწერში შეტანილი სტროფები 529-533-ის 

ჩათვლით, რომელშიც მოთხრობილია ნოესა და კამეჩის (კამბეჩის) ამ-

ბავი, ავტორს გადახაზული აქვს. აშიაზე კი, ასეთი მინაწერი გვხვდება: 

„ეს კამბეჩის ამბავი წიგნში წერილში ვერცადა ვნახე და ისევ მოვშალე. 
ვინც ეს წიგნი გადასწეროს, ნუღარა დასწერს, ამისთვის რომე 
სჯულად არ დაიდვას ტყუილი“ (გურამიშვილი, 2014, გვ. 246). „წიგნში 

წერილში“ სწორედაც წმინდა წერილში შემავალ ერთ-ერთ წიგნს – 

დაბადებას – გულისხმობს ავტორი. ასე რომ, ტექსტის რევიზია ხანგ-

რძლივი და საპასუხისმგებლო პროცესი იყო გურამიშვილისთვის, ამას 

ხელნაწერზე გაკეთებული აღნიშნული მინაწერითაც ვადასტურებთ. 

ბიბლიური ისტორიების გადმოცემის თავისუფალი სტილი, პიროვ-

ნულ-ემოციური და აზრობრივ-ინტელექტუალური აქცენტები, გარკ-

ვეული თვალსაზრისით მოგვაგონებს ტექსტის გააზრების „შემატება-

კლების“ თავისუფალ, შემოქმედებით პრინციპზე დაფუძნებულ მე-

თოდს, რომელიც ექვთიმე ათონელის სახელთანაა დაკავშირებული. 

ამასთან დაკავშირებით ედიშერ ჭელიძე (2011, გვ. 11) წერს: „ჩვე-
ულებრივ, არავის „ხელეწიფება“ და არც აქვს უფლება, წმინდანის 
შრომას რამ ჩაუმატოს ან გამოაკლოს, ექვთიმეს კი „ღმრთივსული-
ერად ხელეწიფებოდა ის, რაც სხვას არა თუ არ ხელეწიფებოდა, დანა-



75 
 

შაულადაც ჩაეთვლებოდა და დაისჯებოდა კიდეც სრულიად სამარ-
თლიანად. მისთვის ეს იყო ბუნებითი მდგომარეობა, განსაკუთრებუ-
ლი ღვთივგანბრძობილობის გამო“. მეცნიერი ექვთიმეს „სამოღვაწეო 

სასწაულებრიობას“ ხსნის იმ სასწაულით, რაც სიყრმის ჟამს აღსრულ-

და ექვთიმეზე (იგულისხმება ღვთისმშობლის მიერ მომაკვდავი 

ექვთიმეს სასწაულებრივი განკურნების ისტორია). თუ თანამედროვე-

თა შეფასებებსაც გავიხსენებთ, ექვთიმეს მიერ ამგვარი თავისუფალი 

მთარგმნელობითი მეთოდის შემოღება ქართველთა სულიერი სიჩ-

ჩოებითა და ნაკლოვანებით იყო გაპირობებული. ასე რომ, ერის 

საჭიროებებიდან, მოთხოვნებიდან გამომდინარე მწერალს/შემოქმედს, 

ზოგადად ლიტერატურას, ჰქონდა ცვლილებებისა და ინტერპრეტი-

რების თავისუფლება და იგი ღმრთივკურთხეულიც შეიძლებოდა ყო-

ფილიყო. სიტყვათშემოქმედებითი, კომენტირება-გამარტივების გზით 

ერის გადარჩენის, მსახურების მემკვიდრეობით ხაზს აგრძელებს 

გურამიშვილიც.  

გურამიშვილის აზრით, განუსაზღვრელად დიდია მკითხველის 

თანამონაწილეობა „წიგნის განწიგნებაში“, რაც წიგნისთვის სიცოცხ-

ლის, ცხოველმყოფელობის მინიჭებას ანუ მის აღიარებას, ლეგიტიმა-

ციას, საკითხავ წიგნად ქცევას გულისხმობს. გურამიშვილის მკითხვე-

ლი/მსმენელი და რუსთველის „კაცი ვარგი“, ვფიქრობთ, იდენტური 

სახე-პერსონაჟებია. რუსთველი გვთავაზობს ავტორის, პერსონჟისა და 

მკითხველის აზრობრივ-ემოციური თანამყოფობის კლასიკურ ნიმუშს, 

მთავარი გმირის დახმარება-შეწევნის სურვილით გაშუალებულს, იგი 

ასე ფორმულირდება: „მო, დავსხდეთ, ტარიელისთვის ცრემლი გვდის 
შეუშრობილი“ (რუსთველი, 2009, სტ. 7) ან: „მით შევეწივნეთ ტარი-
ელს, ტურფადცა უნდა ხსენება“ (რუსთაველი, 2009, სტ. 6). ჰაგიოგ-

რაფიული მწერლობაც ავტორისა და მკითხველის/მსმენელის ერთი-

ანობის საჭიროებას ადასტურებს. იმისთვის, რომ გაცხადდეს, დადას-

ტურდეს აბოს მოწამეობის ფაქტი და შინაარსი, მე-8 საუკუნის ჰაგი-

ოგრაფი იოანე საბანისძე მიმართვს მსმენელს: „არათუ ჩემდა ხოლო 
მარტოისა საძიებელ არს სმენად საწადელი ესე მარტვირობაი წმინ-
დისა ამის მოწამისაი, არამედ ყოველთაი ჯერ-არს თქუენდა დაკვირ-
ვებად ჩემ თანა“, „ნუ გეწყინებინ სმენად სიტყუათა ამათ, რაითა არა 
ცუდად დავშურეთ: მე სიტყვითა და თქუენ სმენითა, რაითა ერთობით 
მოგუცეს ჩუენ სასყიდელი შრომათა ჩუენთაი“ (საბანისძე, 2005, გვ. 

1116). ამგვარ თანამონაწილეობა-თანაგანცდას, რეფლექსიას ითხოვს 



76 
 

გურამიშვილი მკითხველისაგანაც, რათა გამართლდეს მისი მოღვაწე-

ობის, შემოქმედების მიზანი. 

გურამიშვილი ამკვიდრებს ცნებას – ტექსტის ნათლობა, რაც ყო-

ველ დროში ავტორის – დავით გურამიშვილისა და მკითხველის ერ-

თობის, მათი სრულყოფილი კავშირის უზენაეს გამოხატულებად შე-

იძლება მივიჩნიოთ: „ბრძენსა კაცსა ვეხვეწები, ეს ობოლი მამინათ-
ლოს;/თუ რამ იყოს სხვის სჯულისა, მომიქციოს, გამიქართლოს,/ ან 
თუ იყოს მატყუვარა, ეცადოს რომ განმიმართლოს,/სხვასი ნურას მო-
ინდომებს მასზედ მეტსა უსამართლოს“  (გვ. 10, სტ. 11). „დავითიანში“ 

სიტყვა „ნათლობა“ რელიგიური ელფერის მატარებელიცაა და ამასთა-

ნავე, ნიშნავს რევიზიას, რედაქტირებას, შესწორებას. გურამიშვილი, 

ერთი მხრივ, საკუთარ „სიბრძნე-მცირობას“, ,,სიმწირეს“ მიიჩნევს 

ტექსტის „უნათლაობის“ მიზეზად და მკითხველის განსაკუთრებულ 

კატეგორიას – ,,ბრძენ კაცს“ განუჩინებს ტექსტის რევიზიის, „მონათ-

ვლა“, „მოქცევა“, „გაქართულების“ მისიას. თანაშემოქმედება ავტორისა 

და „ბრძენი კაცისა“ ერთგვარი ალუზიაა მეტაფრასტთა მიერ გაწეული 

რედაქტორული ღვაწლისა. საინტერესოა, რა სახის რედაქტორული 

სამუშაოს ჩატარებას მოელის დავით გურამიშვილი „ბრძენი კაცისა“ 

და მკითხველისგან? ისინი სხვადასხვა კატეგორიას განეკუთვნებიან, 

„ბრძენი კაციც“ მკითხველია, მაგრამ აღმატებული ცოდნის, სული-

ერებისა და გამოცდილების მქონე, ვინც გურამიშვილის პროფესიათა 

ჩამონათვალში მე-10 რიგს იკავებს (გვ. 22, სტ. 49). ტექსტის „თარგმა-

ნება“, განმარტება ანუ კომენტირება დაფარულის გაცხადებას, დეკო-

დირებას ნიშნავს და ის მოეთხოვება „დავითიანის“ ყველა მკითხველს: 

„სცან ამ ლექსთა იგავი, თარგმნე, თუ გიყვარდეო!/ქრთილის პურის 
ქერქშია შიგ თათუხი ჩავდეო!“ (გვ.68, სტ.373). „ბრძენ კაცს“ კი საღმ-

რთისმეტყველო-თეოლოგიური თვალსაზრისით მართებს ტექსტის 

რევიზია: „თუ რამ იყოს სხვის სჯულისა, მომიქციოს, გამიქართლოს“; 
„ან თუ იყოს მატყუვარა, ეცადოს, რომ განმიმართლოს ,/სხვასი ნურას 
მოინდომებს მაზედ მეტსა უსამართლოს“ (გვ.10, სტ.11), ეფრემ მცირის 

(XI ს.) „მოსახსენებელი“ მცირე სუიმეონისათუის ლოღოთეტისა“, რო-

მელიც ანდერძის სახით ერთვის მის მიერ სვიმეონ მეტაფრასტის 

თხზულებათა ქართულ თარგმანს და სამეცნიერო-კვლევითი ნაშრო-

მის ერთ-ერთი დიდებული ნიმუშია, თანმიმდევრულად წარმოაჩენს 

იმ ღვაწლს, რაც თავდაპირველი, ე. წ. „კიმენური“ რედაქციების სარ-

წმუნოებრივ-მსოფლმხედველობრივი, ლიტერატურულ-ესთეტიკური 

სრულყოფისთვის გასწია სვიმეონ ლოღოთეტმა. ეფრემის უწყებით: 



77 
 

სვიმეონმა „პირველად შეამკო უშუერებაჲ სიტყვისაჲ... და კუალად 
შემკობასა თანა უშუერისასა იღუაწა სრულიად განგდებაი სიტყვუისა 
საეჭუელისაჲ და მწვალებელთა მიერ შეძინებულისაჲ“ (კეკელიძე, 

1957, გვ.144-146). ეფრემ მცირის აღნიშნული ნაწარმოები იმასაც გვამ-

ცნობს, რომ მეტაფრასული საქმიანობის კვალად სვიმეონ ლოღოთეტი 

წმინდა ღმრთისმეტყველი მამების – იოანე ოქროპირის, ბასილი დი-

დისა და გრიგოლ ღმრთისმეტყველის – დასს შეუერთდა. „ეს წიგნი 
წმინდად სახმარი არავინ გამიჩირქოსა!“ (გვ.64, სტ.350) – გურამიშვი-

ლის ამ სტრიქონით ძველ მწიგნობართა პროფესიული სიფრთხილე, 

თადარიგი გვახსენებს თავს, რომ არ დაიკარგოს „ძალი სიტყვის პირ-
ველდიდებულებისა“. „...ვინ სწერდეთ ამა წიგნისაგან, ღმერთმან გარ-
წმუნოს: სიტყუასა ნუ გამოსცვალებთ, ნუცა შეჰმატებთ, რამეთუ ვჰგო-
ნებ, თუ არავინ არს ამას ჟამსა უბრძენეს მის ნეტარისა ქართველისა“’, – 

მიმართავს მწიგნობარი წიგნის მკითხველ/გადამწერს (მეტრეველი, 

1996, გვ.133).  

აღსანიშნავია, რომ აღორძინების პერიოდის ავტორთათვის უცხო 

არ იყო ტექსტში მკითხველის მხრიდან შესწორებების, ცვლილებების 

შეტანის მოლოდინი და მოწოდებაც: თეიმურაზ მეფე (1589-1663) 

თავის პოემაში „ქეთევანის წამება“ ნებას რთავს მკითხველს, რომ ტექს-

ტში სურვილისამებრ შეიტანოს ჩამატებები: „ვინცა ლექსი მოუმატოს, 
მე არა ვარ მომდურავი“ (თეიმურაზი, 2017, გვ. 47). ალექსანდრე 

ბატონიშვილი (არჩილ II-ის ძე, 1674-1711 წწ.) რუსულიდან თარგმნილ 

თხზულებას „ბასილი მეფისა ბერძენთასა თავნი სამხილებელნი“ დარ-

თულ ანდერძში ევედრება მკითხველს: „ლოცვა ჰყავთ ჩემ ცოდვილისა 
ამის ბატონიშვილის ალექსანდრესთვის... და უკეთუ სადმე გამართვა 
აკლდეს, ვისაცა გამართვა ენებოს და უწყოდეს, არა მაყენებელ ვარ“ 

(ხელნაწერი A 617, 72r-v) (გაბიძაშვილი, 2018, გვ.179).  

ტერმინი „გამიქართლოს“ მოხმობილ სტრიქონში ჭეშმარიტი, 

უტყველი სარწმუნოების სინონიმად მიგვაჩნია და იმ ეპოქის მსოფლ-

ხედვას გამოხატავს, როცა ქრისტიანობასა და ქართველობას იდენტუ-

რი შინაარსი ჰქონდა და ქართული ეროვნული ავტოპორტრეტის 

ძირითად მახასიათებელს წარმოადგენდა. მე-18 საუკუნის მოღვაწე 

ვახუშტი ბატონიშვილი თავის მატიანეში – „აღწერა სამეფოსა საქარ-

თველოსა“ – აღნიშნავს:  
 

„პირველი, უკეთუ ჰკითხო ვისმე ქართველსა ანუ იმერსა, 

მესხსა, და ჰერ-კახსა: რა რჯული ხარ? წამს მოგიგებს: – ქართვე-



78 
 

ლი. მეორედ არს ამათ ყოველთა წიგნი და ენა ერთი-იგივე ფარ-

ნაოზ პირველისა მეფისაგან ქმნული. და ჰკითხო რა წინთქმულ-

თა მათ კაცთა: – რა ენა და წიგნი უწყი? მოგიგებს მყის: –ქართუ-

ლი. რამეთუ არა იტყვის არცა რჯულსა, ენასა და წიგნსა იმერთა-

სა, ანუ მესხთა და ჰერ-კახთასა, არამედ – ქართულსა. მესამედ, 

არასადამე ვიხილავთ დიდთა შენებულთა და ეკლესია-მონას-

ტერთა ანუ ხატთა და ჯვართა ძვირფასთა, რომელთა ზედა იყოს 

სხვათა მეფეთა სახელნი, თვინიერ: „ჩუენ მეფემან საქართვე-

ლოსამან ანუ ქართლისამან ანუ აფხაზეთისამან...“, რომელთა 

ზედა წერილ არიან ქვათა, ხატთა და ჯუართა ზედა“ (ვახუშტი 

ბაგრატიონი, 1990, გვ. 70).  
 

ილია ჭავჭავაძე წერდა: „დღესაც, მთელს ამიერკავკასიაში ქართ-
ველი და ქრისტიანი ერთისა და იმავეს მნიშვნელობის სიტყვები არი-
ან. გაქრისტიანების მაგიერ გეტყვიან: გაქართველდაო“ (ჭავჭავაძე, 

2009, გვ.13-14). ამ თვალსაზრისით, საინტერესოა რუსთველის მხატ-

ვრული სახის – „ყმა ტკბილი და ტკბილ-ქართული“ – გააზრება, იგი 

პერსონაჟის ეთიკურ-ესთეტიკურ ბუნებაზე აქცენტირების მიღმა მის 

ეროვნულ და სარწმუნოებრივ იდენტობასაც უნდა გულისხმობდეს.  

ავტორისა და მკითხველის კომუნიკაციის, თანაშემოქმედების 

გურამიშვილისეული მოდელი ბიბლიურ პარადიგმამდე დაიყვანება. 

„დავითიანის“ ავტორი და მისი მკითხველი – მთარგმნელ-„გამქართ-

ლებელი“, ედემის ბაღში მყოფი უფლისა და ადამის სახე-ხატებად შე-

იძლება გავიაზროთ: „და დაჰნერგა ღმერთმან სამოთხე ედემს აღმოსა-
ვალით და დადვა მუნ კაცი, რომელი შექმნა“ (დაბ. 2, 8), უფალმა ადამს 

ბაღის დაცვა-დამუშავება, მასზე ზრუნვა დაავალა და უფლისავე გან-

ჩინებით, შესაქმის თანამონაწილე გახადა: 
 

„და შექმნნა უფალმან ყოველნი მჴეცნი ველისანი და მფრინ-

ველნი ცისანი და მოიყვანნა იგინი ადამისა ხილვად, რაჲ უწო-

დოს მათ და ყოველი, რომელი უწოდა მათ ადამ სულსა ცხოველ-

სა, ესე არს სახელები მისი. და უწოდა ადამ სახელები ყოველთა 

საცხოვართა და ყოველთა მფრინველთა ცისათა და ყოველთა 

მჴეცთა ქუეყანისათა“ (დაბ. 2, 19-20). 
 

წმინდა იოანე დამასკელის განმარტებით, სახელის დარქმევა 

„არსის განსაზღვრას ნიშნავს“ და ადამმა შეძლო, ყველა ქმნილების არ-

სი სწორად განესაზღვრა (ბიბლია განმარტებით, 2019, გვ. 28). ღვთაებ-



79 
 

რივი ჩანაფიქრი – შესაქმეში ადამის თანამონაწილეობის – პატივთან 

ერთად განუსაზღვრელ ვალდებულებასაც აკისრებს პირველ ადამი-

ანს. ბიბლიური შესაქმის აღნიშნული მოდელი განსაზღვრავს დავით 

გურამიშვილის შემოქმედებით მრწამსს. წიგნის მარადგანახლებად 

პროცესში მკითხველის ჩართულობა წიგნში გაცხადებული ჭეშმარი-

ტების დაცვა-მოფრთხილებისა და უკვდავყოფის საწინდარი, ავტო-

რის, ტექსტისა და მკითხველის სულისმიერი ერთობის, ავტორის 

იდეური ჩანაფიქრის აღსრულების უცდომელი პირობაა. წიგნში გად-

მოცემული ტრაგიკული ამბები – ქართლის ჭირი და დავით გურა-

მიშვილის განსაცდელი – ადამიანსა და ღმერთს შორის დარღვეული 

კავშირის გამომხატველია და წიგნიერი სიბრძნის გზით უნდა დაიძ-

ლიოს. წიგნი, რომელსაც ღმრთივშთაგონებული გურამიშვილი ქმნის, 

უპირველესად სამეფო ოჯახის წიღში უნდა იკითხებოდეს, რადგან 

გურამიშვილს, როგორც შუა საუკუნეების ცნობიერების მატარებელ 

შემოქმედს, ღრმად სწამს, რომ, თუ „სათავეში წმინდა წყალია, სადი-

ნარშიც წმინდა წყალი მოედინება“.  

 
გამოყენებული ლიტერატურა: 

 

ბაგრატიონი, ვ. (1990). აღწერა სამეფოსა საქართველოსა, ქართული მწერლო-

ბა, ტ. 8. თბილისი: „ნაკადული“. 

ბიბლია განმარტებებით. (2019). ტ.1. თბილისი: „პალიტრა L“.  

გაბიძაშვილი, ე. (2018). ძველი ქართული ხელნაწერების ანდერძ-მინაწერე-

ბის კლასიფიკაცია და ბიბლიოგრაფია. თბილისი: თბილისის სასუ-

ლიერო აკადემიისა და სემინარიის გამომცემლობა. 

გურამიშვილი, დ. (2014). დავითიანი. თბილისი: „პალიტრა L“.  

დაბადება. (2013). ბიბლია. თბილისი: „პალიტრა L“. 

დოდაშვილი, რ. (1964). მარი ბროსე. თბილისი: „საბჭოთა საქართველო“. 

ეკალაძე, ზ. (2010). 59. ქრისტიანული ანთროპოლოგია. ფერისცვალება, საღ-

ვთისმეტყველო-შემეცნებითი ალმანახი, პერიოდული გამოცემა, თე-

ბერვალი, 2.  

თეიმურაზი, მეფე. (2017). წამება ქეთევან დედოფლისა, ახალი გამოცემი-

სათვის ტექსტი მოამზადა, შესავალი და კომენტარები დაურთო 

თ.ქართველიშვილმა, თბილისი: ხელნაწერთა ეროვნული ცენტრი. 

კეკელიძე, კ. (1955). დავით გურამიშვილი, თხზულებათა სრული კრებული, 

,,დავითიანი“. თბილისი: „სახელგამი“. 

კეკელიძე, კ. (1957). ეტიუდები. ტ. 5. თბილისი: საქართველოს სსრ მეცნი-

ერებათა აკადემიის გამომცემლობა. 



80 
 

მეტრეველი, ე. (1996). ნარკვევები ათონის კულტურულ-საგანმანათლებლო 

კერის ისტორიიდან. თბილისი: „ნეკერი“.  

ნიშნიანიძე, ხ. (2023). დავით გურამიშვილის „დავითიანი“: წიგნი როგორც 

გადარჩენა. ლიტერატურული ძიებანი, XLIII. თბილისი: შოთა რუს-

თაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი 

ნიშნიანიძე,ხ. (2020). დავით გურამიშვილის განათლების კონცეფციისათვის 

– „ისმინე, სწავლის მძებნელო“. თბილისის სასულიერო აკადემიისა 

და სემინარიის საკონფერენციო მოხსენებათა კრებული (2019 წლის 

მაისი) III. თბილისის სასულიერო აკადემიისა და სემინარიის გამომ-

ცემლობა, თბილისი. 

ორბელიანი, ს.ს. (1993). ლექსიკონი ქართული, II, ავტოგრაფული ნუსხების 

მიხედვით მოამზადა, გამოკვლევა და განმარტებათა ლექსიკის საძი-

ებელი დაურთო ილია აბულაძემ. თბილისი: „მერანი“. 

რუსთაველი, შოთა. (2009). ,,ვეფხისტყაოსანი“. სასკოლო გამოცემა. თბილისი. 

საბანისძე, ი. (2005). წმ. აბო თბილელის წამება, ძველი ქართული საეკლესიო 

ლიტერატურა. თბილისი: გამომცემლობა „ახალი ივირონი“. 

ფარულავა, გ. (2009). ძველი ქართული ლიტერატურა. ტ. 3. თბილისი. 

 რატიანი, ი. (2010). ტექსტი და ქრონოტოპი. თბილისი: თბილისის უნივერ-

სიტეტის გამომცემლობა. 

ჭავჭავაძე, ი. (2009). ქართველი ერი და ღვაწლი წმინდა ნინოსი/რანი ვართ 

ქართველნი. თბილისი. 

ჭელიძე, ე. (2011). ქართველ ათონელთა ღვაწლი. სამეცნიერო ჟურნალი „ლო-

გოსი“. თბილისი. 

Бахтин, М. (1975). Вопросы литературы и эстетики. Москва: „Художественная 

литература“. 

Бахтин, М. (1986). Эстетика словесного творчества. Москва: „Искусство“. 

Лосев, А. (1930). Очерки античного символизма и мифологии. Т. 2. Москва: 

«Мысль». 

 

References: 

 

Bagrati’oni, V. (1990). Agts’era Sameposa Sakartvelosa, Kartuli Mts’erloba. [Descrip-

tion of the Kingdom of Georgia, Georgian Literature]. vol. 8. Tbilisi: “Nak’aduli”. 

Biblia ganmart’ebebit [The Bible with commentary]. (2019). Vol. 1. Tbilisi: P’alit’ra L. 

Bakhtin, M. M. (1975). Voprosy literatury i estetiky. [Questions of Literature and 

Aesthetics]. Moskva: “Khudozhestvennaya literatura”. 

Bakhtin, M. M. (1986). Estetika slovesnogo tvorchestva [The Aesthetics of Verbal 

Art]. Moskva: „Iskusstvo“. 



81 
 

Ch’avch’avadze, I. (2009). Kartveli eri da ghvats’li ts’minda Ninosi / Rani vart kart-

velni. [The Georgian Nation and the Mission of Saint Nino / Who Are We, 

the Georgians?]. Tbilisi. 

Ch’elidze, E. (2011). Kartvel Atonelta ghvats’li. [The Legacy of Georgian Athonites]. 

Tbilisi: “Logosi”. 

Dabadeba (2013). Biblia. [The Bible]. Tbilisi: P’alit’ra L. 

Dodashvili, R. (1964). Mari Brose. [Marie Brosset]. Tbilisi: “Sabch’ota Sakartvelo”. 

Ek’aladze, Z. (2010). 59. Kristeanuli antrop’ologia, Peristsvaleba. [Christian Antrho-

pology]. Saghvtismet’q’velelo-shemetsnebiti almanakhi, p’eriodic edition, 

February, 2. 

Gabidzashvili, E. (2018). Dzveli kartuli khelnats’erebis anderdz-minats’erebis k’la-

sipik’atsia da bibliograpia. [Classification and Bibliography of Testamentary 

Notes in Old Georgian Manuscripts]. Tbilisi: Tbilisis sasuliero ak’ademiisa 

da seminarisis gamomtsemloba. 

Guramishvili, D. (2014). Davitiani. [Davitiani]. Tbilisi: P’alit’ra L. 

K’ek’elidze, K’. (1955). Davit Guramishvili, Tkhzulebata sruli k’rebuli, “Davitiani”. 

[David Guramishvili, Complete Works, "Davitiani"]. Tbilisi: „Sakhelgami“. 

Losev, A. F. (1930). Ocherki antichnogo simvolizma i mifologii. [Essays on Ancient 

Symbolism and Mythology]. Vol. 2. Moscow. 

Met’reveli, E. (1996). Nark’vevebi Atonis k’ulturul-saganmanatleblo k’eris ist’orii-

dan. [Essays on the Cultural and Educational Mission of Athos]. Tbilisi: 

„Nek’eri“. 

Nishnianidze, Kh. (2023). Davit Guramishvilis „Davitiani“: Tsigni rogorts gadarche-

na. [Davit Guramishvili’s Davitiani: The Book as a Survival]. Lit’erat’uruli 

dziebani, XLIII. Tbilisi: Shota Rustavelis sakhelobis kartuli lit’erat’uris 

inst’it’ut’i. 

Orbeliani, S. S. (1993). Lek’sikoni kartuli, [Georgian Dictionary]. T’. II. Tbilisi: “Merani”. 

Rustaveli, Sh. (2009). Vepkhist’q’aosani [Knight in the Panther’s Skin], school editi-

on. Tbilisi. 

Pharulava, G. (2009). Dzveli kartuli lit’erat’ura. [Old Georgian Literature]. Vol. 3. 

Tbilisi. 

Rat’iani, I. (2010). T’ekst’i da khronot’op’i. [Text and Chronotope]. Tbilisi: TSU 

gamomtsemloba. 

Sabanisdze, I. (2005). Ts’m. Abo Tbilelis ts’ameba, Dzveli kartuli saek’lesio lit’eratu-

ra. [The Martyrdom of St. Abo of Tbilisi]. Tbilisi: “Akhali Ivironi”. 

Teimurazi I. (2017). Ts’ameba Ketevan Dedoplisa. [The Martyrdom of Queen Kete-

van].Tbilisi: Khelnats’erta erovnuli tsentri. 

 

 

  


