
38 
 

რუსთველოლოგიური კვლევანი / Rustaveli Studies  

 

    

ელგუჯა ხინთიბიძე 
Elguja  Khintibidze 
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 

 

„ვეფხისტყაოსნის“ „კარგი საეშმაკო“ 

"The Good Devil" by The Man in a Panther Skin 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.9953 
 

The Man in a Punther Skin mentions Eros from Greek mythology.  In 

one episode, he (Eros) is Love as a person. In the second episode, he is the 

feeling of love. This reference is based on Plato's Symposium, where Eros is 

presented as a good demon or a wise demon.  The context in which Rustav-

eli speaks of love as a good devil is unclear to researchers and translators. In 

this context, Avtandil speaks to Tariel, who is depressed because of his 

Inconsolable love: Who has heard of a good devil without evil? Researchers 

have understood the poem's devil (ეშმაკი) in a modern sense.  In the old 

Georgian translation of the Gospel, the Greek demon (δαίμον)   is translated 

by the word devil (ეშმაკი). Therefore, according to Rustaveli’s philosophical 

source, Plato’s Symposium, the text should be understood as follows: in 

every good devil (in love), there is evil. And the point of view, that in every 

good devil there is evil, is the position of Neoplatonic philosophy. Dionysius 

the Areopagite, The Divine Names (4,34): „...And, as for the demons, what 

they are is both from the Good, and good. But their evil is from the 

declension from their own proper goods, and a change – the weakness, as 

regards their identity…”. Rustaveli is based on the translation by Ephraim 

Mtsire of The Divine Names, where demon (δαίμον) is translated as devil 
(ეშმაკი), as in The Man in a Panther-Skin.   

 

საკვანძო სიტყვები: კარგი საეშმაკო, დემონი, „საღმრთოთა 

სახელთათვის“, ეფრემ მცირე, არეოპაგიტიკა  

Keywords: Good Devil, demon, Ephraim Mtsire, Divine Names, 

Areopagitics 

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.9953


39 
 

„ვეფხისტყაოსნის“ მრავალ ენიგმურ გამოთქმათა თუ ფრაზათა 

შორის ერთ-ერთია ავთანდილის შეგონება დეპრესიაში ჩავარდნილი 

ტარიელისადმი: 
 

„უბოროტო ვის ასმია რაც-ა კარგი საეშმაკო,  

რად ემდურვი საწუთროსა? რა უქმნია უარაკო?!” (880) 
 

ამ პასაჟის „კარგი საეშმაკოს“ განსამარტავად მე რუსთველოლო-

გიური კვლევებისთვის მანამდე უცნობი, ახლებური თვალსაზრისი 

წამოვაყენე (ხინთიბიძე, 2019). ვეყრდნობოდი რა უკანასკნელ ათწლე-

ულებში ჩემ მიერ გამოვლენილ ფაქტს, რომ „ვეფხისტყაოსანში“ და-

მოწმებულია ბერძნული მითოლოგიის ეროსი – პერსონიფიცირებული 

სიყვარული და რომ ეს ხდება პლატონის „ნადიმზე“, ანტიკურ ფილო-

სოფიაში სიყვარულის რაობის ერთ ყველაზე პოპულარულ ტრაქტატ-

ზე, დაყრდნობით (ხინთიბიძე, 2016); იმავე წყაროზე დაფუძნებით, 

„კარგი საეშმაკო“ განვმარტე სიყვარულად – სიყვარულის პლატონისე-

ულ დეფინიციად (არა პერსონიფიცირებულ სიყვარულად). რამდენა-

დაც რუსთველოგიური კვლევებისთვის თავისი მოულოდნელობით 

არა მხოლოდ ეს განმარტებაა უცხო, არამედ მისი საყრდენი დებუ-

ლებაც  („ვეფხისტყაოსანში“ ანტიკურ-ბერძნული მითოლოგიის ფაქტ-

ზე მითითება), „ვეფხისტყაოსნის“ პრობლემატიკით დაინტერესებულ 

პირთათვის (უპირველესად სტუდენტი ახალგაზრდობისათვის), საჭი-

როდ მიმაჩნია ამ ენიგმაზე საუბარი, როგორც სათანადო კონტექსტის, 

ასევე მისი განმარტებების სრულყოფილი ინტერპრეტირებით.  

„ვეფხისტყაოსნის“ განსამარტავი სიტყვის თუ ფრაზის კომენტი-

რება დაწყებული უნდა იყოს შესაბამისი სიტყვის (თუ სიტყვების) გან-

მარტებით და ამ განმარტების გააზრებით კონტექსტში. ამ ენიგმური 

ფრაზის კომენტირებათა აბსოლუტური უმრავლესობა ეფუძნება მხო-

ლოდ სათანადო კონტექსტის თავისუფალ და სავარაუდო ინტერპრე-

ტირებას (იხ. ხინთიბიძე, 2019, გვ. 10-11). მათგან ერთადერთია, რო-

მელიც სიტყვა „კარგის“ მნიშვნელობის დაზუსტების საფუძველზე 

განიხილავს შესაბამის კონტექსტს. ესაა ვახტანგ VI-დან დაწყებული 

განმარტება. პოემისეული „საკარგავის“ („...ბოძება მისეულისა სრული-

სა საკარგავისა“ – 339) განმარტებისას იგი წერს: „კარგი რიგსა ჰქვიან 

და საკარგავი ყოველსა გასარიგებელსა“ (რუსთველი, 1937, გვ. ტკდ).  

ქართულ ენაში სიტყვა „კარგს“ ეს მნიშვნელობაც რომ უნდა ჰქონოდა, 

ამას სულხან-საბას ლექსიკონიც ადასტურებს: „კარგი (28, 17 გამოსლ.) 

რიგი. რიგსა ჰქვიან. ... კარგი  (5,9 ესაია) კეთილი“ (ორბელიანი, 1966, 



40 
 

გვ. 358). იმავე ლექსიკონში ცოტა ქვემოთ განმარტებულია სიტყვა 

„კარქი“: „კარქი რიგია სომხურად და ჩვენს მწერლებს ზოგან გაუსინ-

ჯაოებით კარქის ნაცვლად კარგი დაუწერია. კარგი კეთილს ჰქვიან, 

ხოლო კარქი – რიგსა“ (ორბელიანი, 1966, გვ. 359). მიუხედავად ამ გან-

მარტებისა, სულხან-საბას ეს სიტყვა კარგის ფორმით გამოუყენებია 

რიგის მნიშვნელობით ანგელოზთა ცხრა დასის ჩამოთვლისას (იხ. ნო-

ზაძე, 1963, გვ. 16). 

„ვეფხისტყაოსნის“ განსახილველი კონტექსტის „კარგი“ თეიმუ-

რაზ ბაგრატიონმა განმარტა, როგორც „რიგი“. მან მიუთითა, რომ „კარ-

გი ანუ კარქი რიგსა ნიშნავს“; „კარგი საეშმაკო“ – ეშმაკისა მიერ გარი-

გებული, ანუ რიგ მიცემული“ (ბაგრატიონი, 1960, გვ. 144). შენიშნუ-

ლია, რომ „ვეფხისტყაოსნის“ გამომცემელთაგან ამ განმარტებას მხარის 

დავით კარიჭაშვილმა (1903 და 1920 წლების გამოცემები) და იუსტინე 

აბულაძემ  (1914 და 1926 წლების გამოცემები) დაუჭირეს; ხოლო 

მიხეილ წერეთელი და ვუკოლ ბერიძე მას მიუღებლად მიიჩნევდნენ 

(ნოზაძე, 1963, გვ.317). პოემის ეს შესიტყვება („კარგი საეშმაკო“) საგან-

გებო კვლევის  საგნად აქცია ვიქტორ ნოზაძემ (ნოზაძე, 1963, გვ. 314-

317) და მხარი დაუჭირა თეიმურაზ ბატონიშვილისეულ განმარტებას 

(„ეშმაკის მიერ გარიგებული“): „ვის გაუგონია უბოროტო, ანუ კეთი-

ლი, რაც არის საეშმაკო რიგისაო?“ (ნოზაძე, 1963, გვ. 317). „ვეფხის-

ტყაოსნის“ ტექსტის თანამედროვე განმმარტებელთაგან ეს თვალსაზ-

რისი გაიმეორა ბ. ბრეგვაძემ (რუსთველი, 2013, გვ. 178). 

როგორც ირკვევა, ძველ ქართულში სიტყვა „კარგი“ მართლაც 

შეიცავდა განწესების, განრიგების მსგავს მნიშვნელობას, რაც არა მხო-

ლოდ ტერმინად დამკვიდრებულ „საკარგავით“ ჩანს, არამედ ალბათ 

უფრო შემდეგდროინდელი სიტყვით – „გან-კარგ-ულ-ება“. ისიც აშკა-

რაა, რომ იგი ამ მნიშვნელობით ჩვენამდე მოღწეულ ტექსტებში ძალზე 

იშვიათია (მითითებულია მხოლოდ ძველი აღთქმის გამოსვლათა წიგ-

ნი). „კარგის“ ეს მნიშვნელობა გააქტიურებულია სულხან-საბასა და 

ვახტანგის, აღმზრდელისა და შეგირდის, კულტურულ წრეში და სომ-

ხური „კარქის“ პარალელზეცაა მითითებული. 

იმაზეც მინდა გავამახვილო ყურადღება, რომ ქართულ ბიბლიურ 

ტექსტებში ამ მნიშვნელობით სიტყვა „კარგი“ დამკვიდრებული არაა. 

თვით ძველი აღთქმის გამოსვლათა წიგნის (საიდანაც იგი პირველად 

სულხან-საბამ დაიმოწმა) მხოლოდ ერთი ქართული რედაქცია უჭერს 

მას მხარს. დღეისათვის ბიბლიის ძველი ქართული თარგმანების კრი-

ტიკული გამოცემაა შესრულებული ყველა ხელნაწერის და ფრაგმენ-



41 
 

ტის გათვალისწინებით; მათ შორისაა ძველი აღთქმის წიგნი გამოსვ-

ლათაჲ (წიგნნი ძველისა აღთქმისანი, 1989; ბიბლია, 2017). სულხან-

საბას მიერ მითითებულ ადგილას („გამოსვლათაჲ“ 28.17-20) „კარგი“ 

„რიგის“ მნიშვნელობით მხოლოდ ერთ – მოსკოვში,  ბაქარის წარსა-

გებლით 1741 წელს დაბეჭდილ რედაქციაში იკითხება. დანარჩენ 4 

რედაქციაში მას ენაცვლება სიტყვა „სტიქონი“ (წიგნნი ძველისა აღთქ-

მისანი, 1989, გვ. 478-79; 8, გვ. 278-79). 

რედაქცია B ბაქარის ნაბეჭდი ბიბლია (A 455): 

„....და აქუსო მას ქსოვით ანთრაკად ოთხ კარგად, კარგი ერთი 
იყოს ანთრაკთა: სარდიონი, პაზიონი და სამარაგდონი. და კარგი 
მეორე ... შეტკეცილ ოქროთა იყვნედ კარგად-კარგადი იგი მათი“ 

(გამოსლ., 28, 17-20). 

რედაქცია C - A-179 (1969 წ.): 

„და ჰქსოო მას შინა ნაქსოვი ქვათაგან, ოთხ სტიქონი ქვათა იყოს: 
სარდიონი, პაზონი, სამარაგდო – სტიქონი ერთი. და სტიქონი მეორე 
... გარე მობურვილ ოქროთა იყვნენ სტიქონეულად სახელნი მათნი“ 
(გამოსლ., 28, 17-20). 

ბაქარის ბიბლიის „კარგის“ ნაცვლად C რედაქციის სტიქონს გა-

მომცემელთა მიერ გამოვლენილი სხვა რედაქციებიც უჭერს მხარს: A – 

H12O7 (XVIII ს.), K – ქუთ. №28 (1681 წ.), S – A51 (XVII-XVIII სს.). 

ქართული ბიბლიის ოშკის რედაქციის (ივირონი №1, 978 წ.) 

გამოსვლათას  ტექსტს ხელნაწერში ეს ადგილი აკლია (26-ე თავიდან 

30-ე თავის დასაწყისის ჩათვლით) და ეს პასაჟი არ იკითხება. თა-

ვისთავად ეს რედაქცია გამომცემელთა მიერ B რედაქციის პარალე-

ლურადაა მიჩნეული, თუმცა სხვაობანი ამ ორი რედაქციის იკითხვის-

თა შორის ხშირია (იხ. ბიბლია, 2017,  გვ. 158-328). ბიბლიის ძველი 

ქართული რედაქციების იკითხვისს „კარგი“, „სტიქონი// სტრიქონი“ (A 

და K  რედაქციებში ერთ ადგილას იკითხება „სტრიქონი“) თანამედ-

როვე ქართულ თარგმანში შეესაბამება „რიგი“. ეს მნიშვნელობა დას-

ტურდება თანამედროვე ინგლისურ და რუსულ თარგმანებში („row“, 

„ряд“).  

„ვეფხისტყაოსანში“ სიტყვა კარგი მხოლოდ ერთი – კეთილი, ლა-

მაზი, სასარგებლო (და სხვა ამგვარი კონოტაციით) დასტურდება. პო-

ემის 164 სტროფის („უშენოსა პატრონობა ვის მივანდო, ვინ ქმნას კარ-

გა“) „კარგა-ს“ განმარტება „მმართველობად, გამგეობად“ ნაძალადევია, 

მცდარია (შეადარე: ნოზაძე, 1963, გვ. 316). ასე რომ, „ვეფხისტყაოსნის“ 



42 
 

განსახილველი სტროფის სიტყვაში „კარგი“ არადამაჯერებელი და 

უპერსპექტიოა „რიგის“ მნიშვნელობის ძიება. 

პოემის ამ ენიგმური წყვილის მეორე სიტყვა („საეშმაკო“) კომენტა-

ტორთა მიერ რელიგიური ცნობიერებით დამკვიდრებული და თანა-

მედროვე მეტყველებაში მისი ერთადერთი მნიშვნელობითაა გააზრე-

ბული – ბოროტი სული: „ეშმაკის მიერ გარიგებული“, „საეშმაკო რი-

გის“. ამ გააზრების ჭეშმარიტება სათანადო კონტექსტის კომენტირე-

ბით უნდა შემოწმდეს. 

 ავთანდილი უხსნის, უმტკიცებს ტარიელს, რომ მისი დეპრესიის 

მიზეზი, ის, რასაც იგი ამ მძიმე მდგომარეობამდე მიუყვანია, რთუ-

ლია; ის გზა, რომლითაც იგი დიადი მიზნისკენ მიდის, წინააღმდე-

გობრივია („ვარდი უეკლოდ არავის მოუკრებიან!“ – 878).  ეს აზრია მე-

ტაფორულად გამოთქმული ავთანდილის შეგონებაში: – რა გემართე-

ბა, რა ხდება გაუგონარი:  
 

უბოროტო ვის ასმია რაც-ა კარგი საეშმაკო, 

რად ემდურვი საწუთროსა? რა უქმნია უარაკო ?! 
 

მიზეზი ტარიელის ტანჯვისა კი, როგორც ცნობილია, არის დი-

დი ადამიანური სიყვარული. 

გამოდის, რომ იმ გააზრების თანახმად, რომელსაც ამჯერად გა-

ნიხილავთ, რაც ტარიელის დეპრესიის მიზეზი და საფუძველია, „ვის-

თვისაც კვდება“ (877) ტარიელი, „ეშმაკის მიერ გარიგებულია“ (?!) ანუ, 

მოკლედ რომ ვთქვათ, მიჯნურობა „საეშმაკო რიგისაა“. ამგვარი გააზ-

რებით ბოროტებად უნდა ჩაითვალოს ღვთაებრივი ამაღლებით შთა-

გონებული ადამიანური სიყვარული, რაც „ვეფხისტყაოსნის“ უმთავ-

რესი იდეალია. ეს არაა რუსთაველის ჩანაფიქრი! ამ ენიგმური ფრაზის 

ამგვარი გააზრება მცდარია. 

საკითხი სხვა კუთხითაც შეიძლება იქცეს განხილვის საგნად. ხომ 

არ შეიძლება მთელი ეს პასაჟი გააზრებული იქნეს ტარიელის სასუ-

ფევლისკენ სწრაფვის ალეგორიულ ინტერპრეტირებად? მით უმეტეს, 

რომ ტარიელი ავთანდილმა ლამის მომაკვდავი ნახა („მიახლებოდა 

სიკვდილსა“ – 871) და თავისი ყოფა ტარიელსაც ამგვარად ჰქონდა 

შემეცნებული („აწ მივსწურვივარ სიკვდილსა“ – 882; „სიკვდილი მახ-

ლავს ხელ-ქმნილსა“ – 886). ამგვარი ალეგორიით გააზრება პოემის 

მთელი ამ ქვეთავისა („პოვნა ავთანდილისაგან დაბნედილის ტარი-

ელისა“) არაა მოულოდნელი იმ ტენდენციის ფონზე, რომელიც რუს-

თველოლოგიურ კვლევებში XX საუკუნის ბოლო ათწლეულში დამ-



43 
 

კვიდრდა. ბოლშევიკური ანტირელიგიური იდეოლოგიის თავმოხვე-

ვიდან გამოფხიზლებული საზოგადოებრივი აზრი ქართული ეროვ-

ნული მეობის უდიდეს გამოვლინებაში – „ვეფხისტყაოსანში“ – მამაპა-

პური ტრადიციული ქრისტიანობის ნიშნებს დაჟინებით ეძებდა. ორ-

თოდოქსული რელიგიური რწმენით, ამქვეყნიური ყოფა ხომ ტანჯვის 

გზაა საუკუნო ნეტარების, სასუფევლისკენ გზაზე. ხომ არ ნიშნავს 

„ლხინი, ვარდი, ტკბილი სასუფევლის მოპოვებას... საწუთროს გან-

საცდელის – ჭირის, ეკლისა და მწარის შემდეგ“ (ბეზარაშვილი, 2005-

2006, გვ. 87). პატრისტიკაში დამკვიდრებული ალეგორიით, უმაღლესი 

იდეალით – მშვენიერების ჭვრეტა-შემეცნებით „ადამიანის სულის 

თანდაყოლილი მოძრაობის გამო“ „ლხინის შემმეცნებელი ჭირია, სიტ-

კბოებისა – სიმწარე, ვარდისა – ეკალი. უფლის წვდომა ყველაზე მაღა-

ლი ლხენა და სიტკბოებაა, რასაც დიდი განსაცდელი და ვერწვდომის 

სიმწარე, სიძნელე, ჭირი, ეკალი უდევს საფუძვლად“ (ბეზარაშვილი, 

2005-2006, გვ. 88). ხომ არ უნდა ამოვიკითხოთ რელიგიური მისტიკის 

ამგვარი სიბრძნე ავთანდილის შეგონებებში: „არ იცი, ვარდნი უეკ-

ლოდ არავის მოუკრებიან!“ (878); „ოდეს ტურფა გაიეფდეს, აღარა 

ღირს არცა ჩირად“ (879). 

დავუბრუნდეთ ჩვენს განსახილველ ენიგმურ ფრაზას „კარგი საეშ-

მაკო“. თუ ამგვარი მისტიკური ჭვრეტით გავიაზრებთ პოემის ამ ქვე-

თავს, მაშინ მოულოდნელი არ იქნება გააზრება: ცნობილია, რომ ეშ-

მაკის გარიგებულში (ამქვეყნიურობაში) ბოროტებაა. მინდა ხაზგასმით 

აღვნიშნო: პატრისტიკულ ლიტერატურაში ჩახედული მკვლევარი 

ნათლად ხედავს, რომ ავთანდილისა და ტარიელის ეს დიალოგი არ 

არის თეოლოგიურ-მისტიკური დისპუტი სულის სასუფეველისაკენ 

ამაღლების თაობაზე და, კონტექსტის თანახმად, იგი ტარიელის ამ-

ქვეყნიური მიჯნურის ძიებას ეძღვნება, მაგრამ მასში ამგვარი მისტი-

კური ჭვრეტის ალეგორიის შესაძლებლობას ეძიებს: „რადგან განხი-

ლული აფორიზმები ტარიელის მიჯნურის ძიებასთან და მასთან და-

კავშირებულ დაბრკოლებთან არის წარმოდგენილი კონტექსტის მი-

ხედვით, ამდენად მასში, საღვთო ალეგორიის პრინციპით, პირველ 

(უმაღლეს) მნიშვნელობასთან ერთად პირველი (უმაღლესი) მშვენი-

ერებაც და მისი მიუწვდომლობაც უნდა იგულისხმებოდეს პოემაში“ 

(ბეზარაშვილი, 2005-2006, გვ. 88).  

ავთანდილ-ტარიელის მსჯელობა ნესტანის დაკარგვით ცნობადა-

კარგული ტარიელის დეპრესიული მდგომარეობიდან გამოყვანას 

ეძღვნება და შემდგომი მსჯელობა ამის სამტკიცებლად, ალბათ, არცაა 



44 
 

საჭირო. მაგრამ „ვეფხისტყაოსნის“ მსოფმხედველობითი სამყაროს 

ალეგორიულად გააზრების სურვილი პოემის ზოგიერთ მკითხველსა 

და მკვლევარს შორის იმდენად გულწრფელია, რომ რუსთველის პო-

ემის იდეურ-მსოფლმხედველობითი სამყაროს ჭეშმარიტი ღირებუ-

ლებისა და, საზოგადოდ, ქრისტიანული ცივილიზაციის პროცესში 

მისი ადგილის სწორად გააზრების მნიშვნელობის გამო საჭიროდ 

მიმაჩნია ამ ეპიზოდის მართებული კომენტირებისთვის რამდენიმე 

გარემოებაზე კიდევ გავამახვილო ყურადღება. 

1. ავთანდილის შეგონებებით არ ჩანს, რომ საწუთრო, ამქვეყნი-

ურობა, რომელშიც ტარიელია, არის „ეკალ-ბარდი“, ეშმაკისეული სა-

ტანჯველი: „რად ემდურვი საწუთროსა? რა უქმნია უარაკო?!“ (880); 

„ვისთვის ჰკვდები, ვერ მიჰხვდები, თუ სოფელსა მოიძულებ“ (877). 

2.  ავთანდილ-ტარიელის ამ დისპუტში ორაზროვნების გარეშე 

იკითხება, რომ ტარიელი თავისი სატრფოს – ნესტანის სიყვარულით, 

მისი ვერ პოვნითაა დაბნედილი („თუ-მცა უნდით გასაყრელად, პირ-

ველ ერთად არ შეგყრიდა“ – 915). იგი იმიტომ კი არ ისწრაფის სიკვ-

დილისაკენ, რომ სამოთხეში, ღვთაებრივ სასუფეველში, განისვენოს, – 

მას  ნესტანი მიაჩნია გარდაცვლილად და მასთან შეერთება სურს („აქა 

გაყრილნი მიჯნურნი მუნამცა შევიყარენით“ – 883). თავისი წარმო-

სახვით, ტარიელი  ნესტანს იმქვეყნადაც ამქვეყნიურ ადამიანურ ქა-

ლად, მასზე შეყვარებულ სატრფოდ სახავს და არა ღვთაებრივ სულად: 

„მივეგებვი, მომეგებოს, ამიტირდეს, ამატიროს“ (884). 

3. რუსთველი ამ პასაჟის „ვარდში“ ალეგორიულადაც რომ სამო-

თხეს გულისხმობდეს, ვარდების დაკრეფაზე აღარ ისაუბრებს („არ იცი 

ვარდნი უეკლოდ არავის მოუკრებიან?!“ – 878). თუ რუსთველისეული 

„ტურფა“ ღვთაებრივ საუფლოს გულისხმობს, პოეტის წარმოდგინა 

მის „გაიაფებაზე“ მოულოდნელია („ოდეს ტურფა გაიაფდეს, აღარა 

ღირს არცა ჩირად“ – 879). 

თავისთავად რელიგიური მისტიკის თეზა – სამოთხე უმაღლესი 

ნეტარებაა, „ვეფხისტყაოსანში“ არ არის უარყოფილი და უეჭველადაა 

მიღებული. მაგრამ ეს არ არის რუსთველის პოემის თემა ან უმთავრესი 

იდეა. „ვეფხისტყაოსანი“ ამ ქვეყნად ღვთაებრივი ჰარმონიის არსებო-

ბაზე ოცნებაა და მისი თემაცა და იდეაც ამქვეყნიური ბედნიერების 

ძიებას უკავშირდება. ყველაფერი ეს კი არაფრით არ ეწინააღმდეგება 

იმას, რომ პოემაში არის ღვთაებრივი ნეტარების რწმენა. ესაა შუასა-

უკუნეობრივისა და რენესანსულის ჰარმონია. უფრო მეტიც, „ვეფხის-

ტყაოსანში“ შეიძლება ამოვიკითხოთ ამქვეყნიური ღირებულებების 



45 
 

ქმედებით (და არა უარყოფით) სამოთხეში ამაღლების რწმენა: „მით 

ვისწავლებით, მოგვეცეს შერთვა ზესთ მწყობრთა წყობისა“ (792). აქ 

უკვე ახალი, ორთოდოქსული შუასაუკუნეებიდან განსხვავებული 

ეპოქა ჩანს. აქვეყნიური მაღალი ღირსებებით სვლა ღვთაებრივი ნების 

სფეროშია შეტანილი. პირადად მე, ამ განაცხადს ქრისტიანული აზრის 

პროცესის იმ ეტაპის ფილოსოფიას მივამსგავსებდი, როდესაც ამქვეყ-

ნიურობის სრულყოფილად მიღება ღვთაებრივ ნებად გააზრდა და 

რაც ევროპულ ცივილიზაციაში უფრო მოგვიანებით, მაგრამ უკვე და-

ბეჯითებით, გამოიკვეთა. ამჯერად მე გოეთეს ფაუსტს ვგულისხმობ. 

ამგვარად, „უბოროტო ვის ასმია რაც-ა კარგი საეშმაკო“, თანახმად 

კონტექსტისა, აშკარად სიყვარულის რაობაზე, უფრო ზუსტად, ბუნე-

ბაზე მითითებაა და თავისი სათქმელით სრულად შესატყვისია ავთან-

დილ-ტარიელის ამავე დისკურსის ფინალური დებულებისა: „მიჯნუ-

რობა საჭიროა, მით სიკვდილისა მიგვაახლებს“ (916). მაშასადამე, 

„კარგი საეშმაკო“ მიჯნურობის, სიყვარულის რაობაზე მიუთითებს, 

თუმცა არა ჩვენი თანამედროვე სამეტყველო ტერმინოლოგიით.   

თანამედროვე მეტყველებაში ჩვენ სიტყვა „საეშმაკო“ გვესმის 

ეშმაკის საქმედ, ბოროტებად. მაგრამ „ეშმაკ“ ფუძიდან ნაწარმოები სიტყ-

ვები („ეშმაკეული“, „ეშმაკი“, „ეშმაკნი//ეშმაკთა“) ძველი ქართულ ბიბ-

ლიურ (მათ. 11,18; 15,22; მარკ. 5,18; ლუკ. 7,33; იოან. 8,52) და თეო-

ლოგიურ (დიონისე არეოპაგელის საღმრთოთა სახელთათვის 4, 27.34) 

ტექსტებში მიუთითებს ანტიკური და ადრექრისტიანული ნეოპლა-

ტონური ტექსტების დემონზე. სახარების ბერძნული ტექსტის შესატყ-

ვის ადგილებში იკითხება: δαιμόνον ἔχει; δαιμονίζεται; δαιμονισθεὶς. სა-

ხარების ლათინური თარგმანი შესაბამის მუხლებში ბერძნული ტექ-

სტის დემონს იმეორებს: Demonium habet; demonio vexatur; demoniacus. 

ძველ ქართულ ტექსტებში ბერძნული დემონის ეშმაკად თარგმნა არაა 

ქართული ტექსტების სპეციფიკა. ესაა კაცობრიობის რელიგიურ წარ-

მოდგენათა ცვლილების კანონზომიერების გამოვლენა. უძველესი მი-

თიური წარმოდგენების დემონი – ზეციური სული – ქრისტიანულ 

მსოფლხედვაში თანდათანობით ეშმაკეულად გადააზრდა. ეშმაკე-

ულადაა თარგმნილი ბერძნული δαίμον ინგლისური და რუსული სა-

ხარების შესატყვის ადგილებში: He hath a devil; vexed with a devil; with 

the devil (ინგლისური); в нем бес; жестоко беснуется; бесновавшийся 

(რუსული).  

ბერძნული დემონის ეშმაკ ფუძით გადმოტანა არაა მხოლოდ ბიბ-

ლიური ტექსტების სპეციფიკა. ეფრემ მცირე დიონისე არეოპაგელის 



46 
 

თეოლოგიურ ტრაქტატში დამოწმებული დემონ – ფუძის სიტყვებს 

(4,27; 4,34)  έν  δαίμοσιν და τοίς δαίμοσιν (იხ. De divinis nominibus,1990, 

გვ. 174,178) თარგმნის – „ეშმაკნი“ და „ეშმაკთაცა“ (პეტრე იბერიელი, 

1961, იხ.  გვ. 53,57).     

 ამგვარად, განსახილველი კონტექსტის ეშმაკ ფუძიდან ნაწარმო-

ები „საეშმაკო“ არაა უცილებელი, რომ „ბოროტ სულს“ მიუთითებდეს. 

თანახმად ძველი ქართული ბიბლიური და თეოლოგიური ტექსტე-

ბისა, იგი  შეიძლება იყოს მითითება ანტიკურ-ბერძნული და ნეოპლა-

ტონური ფილოსოფიის დემონზე. რუსთველთან მისი „საეშმაკო“ 

ფორმით დამოწმება არ ანიჭებს  მას  „ეშმაკ“ ფუძისაგან განსხვავებულ 

მნიშვნელობას. სიტყვის ამ ფორმას კლაუზულა მოითხოვს; იგი სა-

რითმო სიტყვაა: უასაკო, უმუშაკო, საეშმაკო, უარაკო. „კარგი დემონი“ 

კი რუსთველისეული სიყვარულის კონცეფციის უმთავრესი ფილოსო-

ფიური წყაროს  – პლატონის „ნადიმის“ თანახმად, არის ეროსი ანუ 

სიყვარული. პლატონისეული ეროსი – სიყვარული, დიდი დემონია: 

ზოგი თვალსაზრისით, ყველაზე მშვენიერი და საუკეთესოა; სოკრატეს 

მტკიცებით, იგი ზეციური სულია, რაღაც საშუალო კეთილსა და ბო-

როტს შორის (დაწვრილებით იხ. ხინძიბიძე, 2019; ხინთიბიძე 2016). 

იგი როგორც ბერძნულ მითოლოგიაში, ასევე პლატონთანაც ზოგჯერ 

პერსონაა (პერსონიფიცირებული ეროსი), ზოგჯერ – სიყვარული, 

როგორც იდეა, ან ემოცია. „ვეფხისტყაოსანში“ იგი პერსონიფიცირებუ-

ლადაცაა დამოწმებული („ამ საქმესა მემოწმების...“ – 178). ამჯერად 

განსახილველ სტროფში კი მითითებაა სიყვარულზე, როგორც რაო-

ბაზე: „უბოროტო ვის ასმია რაც-ა კარგი საეშმაკო“ – ყველამ იცის, რომ 

სიყვარულში ბოროტებაცაა.  

მიუხედავად იმისა, რომ ამ ტაეპის დებულება (კარგ დემონში 

არის ბოროტებაც) შესაბამება „ვეფხისტყაოსნის“ სიყვარულის კონცეფ-

ციას, როგორც მხატვრულ სისტემას და ფრაზეოლოგიურ გამონათ-

ქვამებს, და ამავე დროს რუსთველის ლიტერატურულ წყაროსაც 

(პლატონის ნადიმი), მაინც შეიძლება მიექცეს ყურადღება კიდევ ერთ 

გარემოებას. აქვს თუ არა ამ დებულებას რაიმე მიმართება იმ ფილო-

სოფიურ პოზიციასთან, რომელიც „ვეფხისტყაოსანშია“ გამოვლენილი, 

ან შეიძლება თუ არა იგი განიმარტოს იმ ფილოსოფიურ თუ თეოლო-

გიურ დონეზე, რომელიც „ვეფხისტყაოსანში“ შეინიშნება. რუსთველის 

პოემაში გამოვლენილი შუასაუკუნეობრივი ფილოსოფია კი ნეოპლა-

ტონიზმია, კერძოდ, მისი არეოპაგიტული ფორმით (ბოროტება – კე-

თილის მოკლება; წართქმით-უკუთქმითი თეოლოგია...). ამ საკითხის 



47 
 

ფილოსოფიური ინტერპრეტირების ნაცვლად მოვიყვან ამონაწერს 

რუსთველის უშუალო თეოლოგიური წყაროდან – დიონისე არეო-

პაგელის „საღმრთოთა სახელთაგან“ (4,34). ეფრემ მცირის თარგმანი: 

ბოროტება საგნებში არსობრივად არ არის, რადგანაც თავისი არსით, 

ბუნებით ბოროტი არ არსებობს. ბოროტება არაა შედეგი ძალისა, არა-

მედ შედეგია უძლურებისა. „და ეშმაკთაცა, რომელ-იგი არიან, კეთი-

ლისაგან არიან და კეთილ არს არსებაჲ მათი. ხოლო ბოროტებაჲ მათი 

თჳთ მათისა მისგან არს კეთილთაგან განვრდომილებისა და შეცვა-

ლება მათდა, მოუძლურებაჲ იგი მათი სრულებისა მისგან მისვეობი-

სა...“ (პეტრე იბერიელი, 1961, გვ.  34). ბერძნული დედანი  (4,34): „...Καὶ 

τοῖς δαίμοσιν͵ ὃ μέν εἰσι͵ καὶ ἐκ τἀγαθοῦ καὶ ἀγαθόν. Τὸ δὲ κακὸν αὐτοῖς 

ἐκ τῆς τῶν οἰκείων ἀγαθῶν ἀποπτώσεως͵ καὶ ἀλλοίωσις  ἡ περὶ τὴν ταὐ-

τότητα καὶ τὴν ἕξιν ἀσθένεια...“ (De divinis nominibus, 1990, გვ.178). პარა-

ლელური ინგლისური თარგმანი: „... And, as for the demons, what they 

are is both from the Good, and good. But their evil is from the declension 

from their own proper goods, and a change - the weakness, as regards their 

identity…“. სხვა ინგლისური თარგმანი: “Even the devils derive their 

existence from the Good and their mere existence is good. Their evil is the 

result of a fall from their proper virtues, is a change with regard to their 

individual state…”(Dionysius the Areopagite, 1975, გვ. 129). 

დასკვნისთვის: „ვეფხისტყაოსნის“ უმთავრესი თეოლოგიური 

წყაროს (არეოპაგიტიკა) ეფრემ მცირის თარგმნილ დიონისე არეოპაგე-

ლის თხზულებაში „საღმრთოთა სახელთათვის“ ბოროტის არსობრივი 

არარსებობის ნეოპლატონური კონცეფციით, დემონი (ეფრემ მცირის 

ქართული თარგმანით, ეშმაკი) წარმოქმნილია სიკეთისაგან და მისი 

არსი არის კეთილი, კარგი. მასში არის ბოროტება მისივე დაცემულო-

ბის გამო. ესაა რუსთველის ამ ენიგმური დებულების ფრაზეოლოგი-

ური წყარო.  რუსთველის „კარგი საეშმაკო“ (კარგი დემონი) პოეტის 

ფილოსოფიურ-ლიტერატურული წყაროს – პლატონის „ნადიმის“ 

კვალდაკვალ, არის ერთ-ერთი დემონთაგან (ზეციურ სულთაგან) – 

ეროსი // სიყვარული. დებულება „უბოროტო ვის ასმია რაც-ა კარგი 

საეშმაკო“ (ყველასათვის ცნობილია, რომ სიყვარულში არის ბორო-

ტება) სრულყოფილად ასახავს „ვეფხისტყაოსანში“ დადასტურებულ 

თვალსაზრისს როგორც აფორისტულად, ასევე შინაარსობრივად, ანუ 

სიუჟეტის მსვლელობით.  

 
  



48 
 

გამოყენებული ლიტერატურა: 
 

ბაგრატიონი, თ. (1960). განმარტება პოემა „ვეფხისტყაოსნისა“ (გ. იმედაშვი-

ლის გამოცემა), თბილისი: „საქართველოს სსრ მეცნიერებათა აკადე-

მიის გამომცემლობა“. 

ბეზარაშვილი, ქ. (2005–2006). ამაღლებული და განსაცვიფრებელი ძველ ლიტე-

რატურულ-თეორიულ ნააზრევში და რუსთაველთან. რუსთველოლო-
გია, IV, 74–90, თბილისი: „ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემლობა“. 

ბიბლია. ძველი აღთქმა (ტ. I). (2017). თბილისი: „საქართველოს ხელნაწერთა 

ეროვნული ცენტრი“. 

ნოზაძე, ვ. (1963). „ვეფხისტყაოსნის“ ღმრთისმეტყველება. პარიზი. 

ორბელიანი, სულხან-საბა (1966). თხზულებანი (ტ. IV₂; ილ. აბულაძის გამო-

ცემა). თბილისი: „საბჭოთა საქართველო“. 

პეტრე იბერიელი (ფსევდო-დიონისე არეოპაგელი). (1961). საღმრთოთა სა-
ხელთათჳს. შრომები, 3–98. თბილისი: „მეცნიერება“. 

რუსთველი, შოთა (1937). ვეფხის ტყაოსანი (ა. შანიძის აღდგენილი ვახტანგ 

VI-ის გამოცემა), თბილისი: „სახუნტის გამომცემლობა“. 

რუსთველი, შოთა (2013). ვეფხისტყაოსანი (ბაჩანა ბრეგვაძის პროზაული 

ვერსია). თბილისი: „ინტელექტი“. 

წიგნნი ძუელისა აღთქუმისანი: შესაქმისაჲ, გამოსლვათაჲ. (1989). თბილისი: 

„მეცნიერება“. 

ხინთიბიძე, ე. (2016). ვის იმოწმებს და რატომ იმოწმებს რუსთველი? ქართვე-
ლოლოგი, 25, 199–232, თბილისი: „ქართველოლოგი“. 

ხინთიბიძე, ე. (2019). ბერძნული მითოსის კიდევ ერთი დამოწმება „ვეფხის-

ტყაოსანში“, რუსთველოლოგია, IX, 7-21, თბილისი: „ლიტერატურის 

ინსტიტუტის გამომცემლობა“. 

De divinis nominibus. (1990). Corpus Dionysiacum I, 107-231, Berlin, “Patristishe 
Texte und Studien (De Gruyter)”. 

Dionysius the Areopagite. (1975). The Divine Names and the Mystical Theology (C. 

E. Rolt, Trans.), London: “SPCK” 

 

  



49 
 

References: 

 

Bagrat’ioni, T. (1960). Ganmart'eba p'oema Vepkhist'q’aosnisa (G. Imedashvilis ga-

motsema).[Definition of the Poem “The Knight in the Panther’s Skin”]. 

Tbilisi: „Sakartvelos SSR metsnierebata ak'ademiis gamomtsemloba“. 

Bezarashvili, K. (2005-2006). Amaghlebuli da gansatsviprebeli dzvel lit'erat'urul-te-

oriul naazrevshi da rustaveltan. [The Sublime and Stunning in Ancient Lite-

rary and Theoretical Thought and in Rustaveli]. Rustvelologia, IV, 74–90, 

Tbilisi: „lit'erat'uris inst'it'ut'is gamomtsemloba“. 

Biblia. Dzveli aghtkma (t'. I). (2017). [The Holy Bible. Old Testament]. Tbilisi: 

„Sakartvelos khelnats'erta erovnuli tsent'ri“. 

De divinis nominibus. (1990). Corpus Dionysiacum I, 107-231, Berlin, “Patristishe 

Texte und Studien (De Gruyter)”. 

Dionysius the Areopagite. (1975). The Divine Names and the Mystical Theology 

(C.E. Rolt, Trans.), London: “SPCK”. 

Khintibidze, E. (2016). Vis imots'mebs da rat'om imots'mebs Rustveli? [Who does 

Rustaveli quote and why?]. Kartvelologi, 25, 199-232, Tbilisi: “Kartvelologi”. 

Khintibidze, E. (2019). Berdznuli mitosis k'idev erti damots'meba „Vepkhist'qaosan-

shi“. [Another Сonfirmation of Greek Mythology in "The Knight in the 

Panther's Skin"]. Rustvelologia, IX, 7-21. Tbilisi: „Lit'erat'uris inst'it'ut'is 

gamomtsemloba“. 

Nozadze, V. (1963). Vepkhist'qaosnis ghmrtismet'q’veleba. [The Theology of The 

Knight in the Panther’s Skin].  P'arizi. 

Orbeliani, Sulkhan-Saba (1966). Tkhzulebani. t'. IV₂; Il. Abuladzis gamotsema. [Es-

says]. Tbilisi: „sabch'ota sakartvelo“. 

Petre Iberieli. (1961). Saghmrtota sakheltatvis. Shromebi. [Proceedings]. Tbilisi: 

„Metsniereba“. 

Rustveli, Shota (1937). Vepkhis t'qaosani. A. Shanidzis aghdgenili Vakht'ang VI-is 

gamotsema. [The Knight in the Panther’s Skin]. Tbilisi: „Sakhunt'is 

gamomtsemloba“. 

Rustveli, Shota. (2013). Vepkhist'qaosani. Bachana Bregvadzis p'rozauli versia. [The 

Knight in the Panther’s Skin].  Tbilisi: „Int'elekt'i“. 

Ts'ignni dzuelisa aghtkumisani: shesakmisai, gamoslvatai. (1989). [Old Testament. 

Genesis, Exodus]. Tbilisi: “Metsniereba”. 

 

 

 

  


