
11 
 

ქართული სასულიერო-საეკლესიო მწერლობა / 

 Georgian Religious Literature 

 
ლიანა (ლია) ბაშელეიშვილი 
Liana (Lia) Basheleishvili 
თსუ შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი 
TSU Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

 

„გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრების“ აგიოგრაფიულ 

ტოპოსთა რელიგიურ-კულტურული კონცეპტები. 

რუსული თარგმანების დისკურსი 
 

Religious-Cultural Concepts of the Hagiographic Topos of 

“The Life of Grigol Khandzteli”. 

Discourse of Russian Translations 
 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.9947  
 

This article is dedicated not only to the difficult issue of adequately 

conveying the historical-cultural contexts of translations of Georgian hagi-

ographic monuments, but also to the etymology of a particular word in the 

monument under consideration and what meaning the translator prefers. 

Despite the fact that hagiographic texts are fulfilled with clichés and Russian 

language itself seems to be well processed on parts of orthodox-theological 

concepts, still serious defects can be detected in within translated texts on 

Russian. In our opinion this is caused by several factors:   

1. Consciously, made mistake. 

2. Inappropriate scientific level or subject approach. 

3. Context understanding problem on native old Georgian language. 

4. Translators incompetence.  

Perhaps nobody has paid attention so far to one passage from Niko 

Mars discovered, published and translated to Russian text “Life of Grigol 

Xandzteli” but this presented part of Russian translation Xandzta monastery 

typicon part in particular, casts doubt on the Tao Klarjeti monasteries chal-

cedonic orientation problem, as on such serious matter of monastery mode 

of life like, no chalcedonic reglamentation referring fasting.  

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.9947


12 
 

საკვანძო სიტყვები: „გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრება“, კულტუ-

რულ-ისტორიული კონცეპტი, რელიგიური ტოპოსები, ქალკედონური 

აღმსარებლობა, ნიკო მარი 

Keywords: "The Life of Gregory Khandzteli", cultural-historical con-
cept, religious topos, Chalcedonian confession, Niko Marr 

       

 

 

 

 

 

აგიოგრაფიული ტოპოსების1 თარგმნა ქართული ენიდან რუ-

სულზე ერთი ძეგლის მაგალითზე გვიჩვენებს იმ „მოულოდნელ“ 

სირთულეებს, რომლებსაც შეიცავს გიორგი მერჩულის მართლაც რომ 

უნიკალური თხზულება. ისეთი „სტან+დარტული“ ტოპოსების თარგ-

მნისას, როგორებიცაა მარხვა, მლოცველობა, სამოსელი მოულოდნე-

ლად თავს იჩენს იმგვარი რელიგიურ-კულტურული კონტექსტები, 

რომელთა გაუთვალისწინებლობა სრულიად ცვლის თხზულებაში 

წარმოჩენილ სამყაროს სურათს. ცხადი ხდება, რომ სიტყვათა ზუსტი 

თარგმნა და ტექსტის თარგმნა ექსტრალინგვისტურ და კულტურულ-

კოგნიტიურ ასპექტებზე დაყრდნობით სრულიად სხვადასხვა მოვლე-

ნებია, განსაკუთრებით მაშინ, როცა ენები ტიპოლოგიურად ისე განს-

ხვავდება ერთმანეთისაგან, როგორც მაგ. რუსული და ქართული და 

მაშინაც, როცა მთარგმნელი ირჩევს მისთვის სასურველ, ერთადერთ 

კულტურულ-რელიგიურ კონცეპტს. 

                                                           
1 „ტოპოსი – საერთო ადგილი (ბერძ. τόπος κοινός, ლათ. locus communis.) სტერეო-

ტიპული, კლიშირებული სახე, მოტივი, აზრი, მოსაზრება“... ტოპოსების ფუნქცი-

ონირების საკითხი ლიტერატურაში ე. კურციუსმა წამოჭრა თავის ნაშრომში „ევრო-

პული ლიტერატურა და ლათინური შუასაუკუნეები“ (1948). მან გვიჩვენა, თუ რო-

გორ შეაღწია ლიტერატურაში რიტორიკული ტოპოსების სისტემამ, გადაიქცა რა სა-

ყოველთაოდ ხმარებად უნივერსალურ კლიშეებად. კურციუსის თანახმად, „ტოპოსი 

– რაღაც ანონიმურია. ის გამოდის მწერლის კალმიდან, როგორც ლიტერატურული 

რემინისცენცია. მას, როგორც მოტივს, სახვით ხელოვნებაში ახასიათებს დროითი და 

სივრცული ყოვლადმყოფობა... ამ არაპიროვნულ სტილურ ელემენტში ჩვენ ვეხებით 

ისტორიული ცხოვრების ისეთ პლასტს, რომელიც ძალიან ღრმაა, ვიდრე ინდივი-
დუალური წარმოსახვა ან გამონაგონი“ (იხ.Curtius E.R, (1972). Zum Begrief eines 

historishen Topiks, Fr/ M., s. 9).  



13 
 

თარგმანის ხარისხი, მათ შორის აგიოგრაფიული ტექსტებისაც, 

უმეტესწილად განისაზღვრება ლინგვისტური და ექსტრალინგვისტუ-

რი ფაქტორების ჰარმონიული ერთიანობით, ისეთებით, როგორებიცაა 

ორივე ენის სისტემა და კულტურა, დედნის ფუნქციონალური დახა-

სიათება, თარგმანის ნორმა. სხვადასხვა კულტურულ ეპოქაში სხვა-

დასხვა ასპექტებს ენიჭებოდა უპირატესობა, მაგრამ უმთავრესი მაინც 

გახლავთ სამყაროს ენობრივი სურათის წარმოდგენა, რომელშიც დაშ-

რევებულია ნაციონალური იერსახე, რელიგიურ დოქტრინათა სისტე-

მა, საზოგადოებრივი ეთიკა და მორალი, ადამიანთა ურთიერთობა, 

ისტორია, ბიოლანდშაფტი, გეოგრაფიული მდებარეობა და ეს ყველა-

ფერი შემოსარტყლულია ერთიანი კულტურული მოდელით.  

ქართული აგიოგრაფიის მიმართ სისტემური ინტერესი რუსულ-

ენოვან სამეცნიერო სამყაროში გაჩნდა მას შემდეგ, რაც რუსეთის სა-

იმპერატორო აკადემიის წევრი გახდა ცნობილი ფრანგი მეცნიერი, 

შემდეგში ქართველოლოგი მარი ფელისიტე ბროსე (1802-1880), რო-

მელმაც თავის უფროს მეგობარ თეიმურაზ ბატონიშვილთან (1782-

1846) ერთად დააარსა ქართველოლოგიური ცენტრი რუსეთის საიმპე-

რატორო სამეცნიერო აკადემიასა და სანკტ-პეტერბურგის უნივერსი-

ტეტში. პეტერბურგის უნივერსიტეტის ქართველოლოგთა პირველი 

თაობა არ თვლიდა მიზანშეწონილად ნიკოლოზ მარისათვის (1864-

1934) ქართველოლოგიური ასპარეზის დათმობას და მის მუშაობას 

სანკტ-პეტერბურგის უნივერსიტეტსა და მეცნიერებათა აკადემიაში ამ 

მიმართულებით. მიუხედავად იმისა, რომ აკად. ნიკო მარი სამეცნი-

ერო ასპარეზზე გამოდის როგორც არმენოლოგი და მის საუნივერსი-

ტეტო პროექტებს ძირითადად რუსეთში მცხოვრები სომეხი მეცენატე-

ბი აფინანსებენ, ფასდაუდებელია მისი ღვაწლი ქართველოლოგიის 

განვითარებიის საქმეშიც. მისი თაოსნობით დაფუძნდა სერიები: „Тек-
сты и разыскания по армяно-грузинской филологии (1900-1919.20 გა-
მოშვება), Bibliotheka Armeno-georgika“, „Материалы по яфетическому 
языкознанию“ (1910-1925) და სხვა. 1911 წელს აკად. ნიკო მარი გამოს-

ცემს ქართული აგიოგრაფიული მწერლობის ერთ-ერთ შედევრს 

„გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრების“ ერთადერთ გვიანდელ ხელნაწერს 

(XII ს). ტექსტს დართული აქვს კომენტარები, რომლებიც დღემდე 

კამათისა და სამეცნიერო დისკუსიის საგანია არა მხოლოდ ქართვე-

ლოლოგებსა და არმენისტებს, არამედ ბიზანტიოლოგებსა და ახლო 

აღმოსავლეთის რელიგიური და პოლიტიკური ისტორიის მკვლევარ-

თა შორის. კომენტარებში განივთებული შეხედულებანი აისახა ტექს-



14 
 

ტის თარგმანშიც. „გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრების“ რუსული ტექსტი 

გამოიცა სერიაში „Тексты и разыскания по армяно-грузинской филоло-
гии“ Том 7. №5. მეორედ „გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრების“ რუსულ-

ენოვანი თარგმანი ნ. მარის კომენტარებთან ერთად 2008 წელს გამოსცა 

ღირსმა მამამ იოსებ ზათეიშვილმა ცალკე წიგნად მოსკოვში. შესაძ-

ლოა, ნიკო მარის მიერ გამოცემული და რუსულ ენაზე თარგმნილი 

„გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრების“ განსახილველი ეპიზოდისთვის ყუ-

რადღება აქამდის არავის მიუქცევია, მაგრამ მარის მიერ შესრულე-

ბული რუსული თარგმანის ჩვენთვის საინტერესო ადგილი, კერძოდ, 

ხანძთის მონასტრის ტიპიკონის ერთი პარაგრაფი, ეჭქვეშ აყენებს ტაო-

კლარჯეთის მონასტრების ისეთი სერიოზული საკითხის არაქალკე-

დონურ რეგლამენტაციას, როგორიცაა მარხვა. თუ მოვლენებს წინ 

გავუსწრებთ და ნიკო მარის კომენტარებს გავაანალიზებთ, ნათელი 

გახდება თარგმანის კონტექსტიც და მისი კულტურულ-რელიგიური 

ასპექტებიც. 

 
„მარხვაჲ წუელითა“ 
 

განსახილველი ეპიზოდის ორიგინალი ასეთი გახლავთ: „მარხვაჲ 

წუელითა“ ვიდრე გიორგიწმინდობამდე, ეგრეთვე ქრისტესშობისა მარ-
ხვანი და წმინდათა მოციქულთაგანი საეკლესიოდ დიდითა მოღუ-
აწებითა და კეთილად კრძალულებითა აღასრულიან’“ (აბულაძე, 1967, 

გვ. 266). ნ. მარი ამ ნაკვეთს ასე თარგმანის: „С наступлением месяца 
ноября(букв.месяца праздника святого Георгия) пост молочными до 
праздника святого Георгия“ (Георгий Мерчул, 1911, გვ 99). იოსებ ზათე-

იშვილის თარგმანში ეს მონაკვეთი ასეა წარმოდგენილი: „Свято геор-
гиев месяц как настанет, пост молочным до святого Георгия. Так же 
христо-рождественские посты и святых апостолов церковно с великим 
подвигом и благоговением совершали“ (Преподобный Гиорги Мерчулэ 

გვ. 80); საკამათოდ მიგვაჩნია ორივე თარგმანში „მარხვაჲ წუელითა“-ს 

ჯერ გაგება, და შემდეგ მისი თარგმნა რუსულ ენაზე, როგორც მარხვი-

სა რძის ნაწარმით, ანუ ყველეულით. მოცემულ შემთხვევაში ორმაგ 

პრობლემასთან გვაქვს საქმე – სიტყვა „წუელის“ განმარტება ახალ ქარ-

თულ ენაზე და შემდეგ მისი თარგმნა რუსულად. თავად ნიკო მარი 

ტექსტისადმი დართულ ლექსიკონში სიტყვას „წუელი“ განმარტავს 

როგორც молочный (Георгий Мерчул,1911 გვ. LXX); ლექსემა „წუელი“ 

საღვთო წერილში და, კერძოდ, მარკოზის სახარებაში გვხვდება გაღვი-



15 
 

ვებული ხორბლის წვრილი ღეროს მნიშვნელობით (აქედან გამომდი-

ნარე, შესულია ვ. იმნაიშვილის მიერ გამოცემულ ოთხთავის სიმფონია 

ლექსიკონშიც): „პირველად წუელი,მერმე თავი, მაშინღა სავსეჲ იფქლი 
თავსა მას შინა“ (მარკოზი.4.28). სულხან-საბა ორბელიანი „სიტყვის 

კონაში“ ამ ლექსემას ასე განმარტავს: „წუელი არის ყანის ძირი, ვიდრე 
ჴუვილამდე, ხოლო ჴუვილი იგი – თავწარსხმული ოდენ. წუელი არს 
ძირითგან ვიდრე ჴუვილამდე, ხოლო ჴუვილი არის ყანის თავთავი“ 
(სულხან საბა ორბელიანი, 1946, გვ. 453). აღსანიშნავია, რომ დავით 

ჩუბინაშვილის ქართულ-რუსულ განმარტებით ლექსიკონში უმარც-

ვლო –უ-თი სიტყვათა ფორმები უკვე აღარ გვხვდება. მის ადგილს 

კბილბაგისმიერი – ვ იჭერს. დ. ჩუბინაშვილი „წველას“, ანუ ფუძე-

ხმოვნიან ლექსემას, განმარტავს როგორც მაწონს, დოს, შედედებულ 

რძეს, ხოლო ფუძეთანხმოვნიან ლექსემას „წველ-ი“ – „ღეროს, ბალახის, 
საკუთრად ზრო ოდოშთა, ფხას, როგორც стебель; игла у растении“ 
(ჩუბინაშვილი, 1984, გვ. 1676); ფაქტია, რომ დ. ჩუბინაშვილი ამ ლექ-

სემებს ომონიმებად არ მიიჩნევს. აკაკი შანიძე და ილია აბულაძე „ჩვე-

ნი საუნჯის“ პირველი ტომისადმი დართულ ლექსიკონში ამ სიტყვას 

განმარტავენ როგორც ყველეულსა და რძის ნაწარმს (ყუბანეიშვილი, 

გვ. 614); თუ სულხან-საბა ორბელიანის განსაზღვრებით ვიხელმძღვა-

ნელებთ, მოტანილი ნაწყვეტი „გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრებიდან“ 

უნდა გადაითარგმნოს ასე: „Пост с проросшей пшеницей в месяц свято-

го Георгия до наступления св. Георгия“ (ხაზი ჩემია. ავტორი). თით-

ქოსდა ყველაფერი თავის ადგილას ჯდება, რადგან ქალკედონური 

აღმსარებლობით დაუშვებელია მარხვა ყველეულით, ანუ რძის ნაწარ-

მით. უფრო დამაჯერებელია ის ფაქტი, რომ მარხვის დროს ბერები 

გაღვივებულ, ოდნავ ამოწვერილ ხორბალს იხუმევდნენ, მაგრამ რა-

ტომ მისცა ნიკო მარმა უპირატესობა ყველეულს? მან უცილობლად 

იცოდა, რომ ეს სიტყვა საღვთო წერილში და, კერძოდ, სახარებაში იხ-

მარება ბეწვის, ყანის, ანუ თავთავის ახლად ამოწვერილი ღეროს მნიშ-

ვნელობით, ამ შემთხვევაში დასაშვები ხდება ისიც, რომ ნიკო მარმა 

ვერ ნახა სულხან-საბა ორბელიანისეული განმარტება წუელისა. საკი-

თხი ძალზედ რთული გახლავთ და პასუხიც ნამდვილად არ დევს ზე-

დაპირზე, თუ გავითვალისწინებთ მარის დიდ ტექსტოლოგიურ კულ-

ტურასა და თავად ძეგლის გამოცემის მაღალ დონეს. ეს ის შემთხვევაა, 

როცა აუცილებელი ხდება ისტორიულ-რელიგიური კონტექსტების 

გათვალისწინება, რადგან ამ ერთი შეხედვით უბრალო ლექსემის – 
„წუელის“ უკან შესაძლოა დიდი საეკლესიო განხეთქილების კვალი 



16 
 

ამოვიკითხოთ. ორიოდ სიტყვა მეთოდოლოგიაზე. ცნობილი ლიტერა-

ტურათმცოდნის მეიერ ვაისის დოქტრინის შესაბამისად, მხოლოდ 

„ტექსტის ყურადღებით წაკითხვაა საჭირო ტექსტის მართებული ინ-

ტერპრეტაციისათვის და არა ისტორიულ-კულტუროლოგიური კონ-

ტექსტის ანალიზი, რომელიც ტექსტში არ არის“ (Вайс, 2001, გვ. 13-14). 

თუ ამ დოქტრინას გავიზიარებთ, მაშინ უარი უნდა ვთქვათ კონტექ-

სტებზე და დავჯერდეთ მხოლოდ იმას, რაც ტექსტშია. „მხატვრული 

ნაწარმოების გაგება შესაძლებელია მხოლოდ მაშინ, როდესაც იცი, თუ 

რომელი ფესვებიდან ამოიზარდა იგი, და, მეორე მხრივ, ლიტერატუ-

რული ქმნილება ფასდება თავისთავადობით, ყოველგვარი წინარე პი-

რობებისა. ამის გათვალისწინებით შეგვიძლია ვთქვათ, რომ ისტო-

რიული ინტერპრეტაცია და ესთეტიკური კრიტიკა იგივეობრივია და 

ემთხვევა ერთმანეთს, მაგრამ ისინი ვერ ქმნიან წყვილს, თუმცაღა შე-

ადგენენ ერთ მთლიანობას. ერთარსებობა ორი განსახოვნებით ან ორ-

განსახოვნება ერთარსებობაში“ (Croce, 1926, გვ. 26). ეს მიდგომა ალბათ 

უფრო მისაღებია აგიოგრაფიული ლიტერატურის გასაგებად, რადგან 

აგიოგრაფია არ გახლავთ თვითგამოხატვის ლიტერატურა. ჩვენს შემ-

თხვევაში ძალზე მნიშვნელოვანია ის, თუ რა ფესვებიდან ამოიზარდა 

ესა თუ ის აგიოგრაფიული ძეგლი და რა ისტორიულ ინტერპრეტაციას 

შეგვიძლია მივმართოთ. ასე რომ, აგიოგრაფიული თხზულების ყოველ-

მხრივი ანალიზისათვის ყველაზე ოპტიმალური ფილოლოგიური მე-

თოდია ისტორიულ ინტერპრეტაციასთან ერთობლიობაში. 

ძეგლის კულტურულ-ისტორიული კონცეპტების გასარკვევად 

და კონტექსტების დასადგენად ფრიად საგულისხმოა წმინდა ექვთიმე 

ათონელის ერთი უაღრესად საინტერესო კომენტარის გათვალსაჩინო-

ება მისივე ეპისტოლარული მემკვიდრეობიდან, რომელიც დაგვეხმა-

რება იმის გარკვევაში, იყო თუ არა ქართულ მონასტრებში გავრცე-

ლებული „მარხვაჲ წუელითა“? ბიბლიური ლიტერატურის თანამედ-

როვე მკვლევარი მეიერ ვაისი ხშირად აფრთხილებს ბიბლიური ლი-

ტერატურის ეგზეკეტიკოსებსა და კრიტიკოსებს, რომ დაანებონ თავი 

იმაზე მსჯელობას, რაც განსახილველ ტექსტში არ არის. ამასთან და-

კავშირებით იგი იხსენებს ცნობილ პოლემიკას ლიტერატურის კრიტი-

კოსთა წრეებში თემაზე „რამდენი შვილი ჰყავდა ლედი მაკბეტს?“ ანუ 

იმაზე, რაც შექსპირს არ დაუწერია. ჩვენი აზრით, ჩვენს შემთხვევაში 

ნამდვილად უპრიანია მსჯელობა იმის შესახებ, რაც ნამდვილად არ 

არის ტექსტში, მაგრამ უცილობლად იგულისხმება, რადგან სწორედ 

მასზეა დამოკიდებული აგიოგრაფიული თხზულების გაგება, თარგმა-



17 
 

ნის სიზუსტე და ადეკვატურობა. მედიევისტ ვლადიმერ ბრაგინსკის 

სიტყვებით რომ ვთქვათ, „საშუალო საუკუნეების ლიტერატურაში 

დაშრევებულია მთელი კულტურა“ (Брагинский, 1991, გვ. 20). ეს გამო-

ნათქვამი აგიოგრაფიაზეც ვრცელდება, რადგან მასში, გარდა სიწმინ-

დის ლიტერატურული ისტორიისა, რელიგიის და ეთნოგრაფიის, 

ისტორიის მთელი პერიოდებია დაშრევებული. წმინდა ექვთიმე ათო-

ნელი სიტყვამიგებაში თეოდორე საბაწმინდელსა და გიორგი ჭყონდი-

დელთან („კითხვა-მიგებაჲ, რომელი მოსცა თეოდორე საბაწმინდელსა 

ეფთვიმი მთაწმინდელმან“ (1005-1019)), მარხვის რეგლამენტაციას 

აზუსტებს და ყოვლად დაუშვებლად მიიჩნევს „წუელით მარხვას“, 

თევზის მირთმევასა და წუელით მარხვას შორის ტოლობის ნიშნის 

დასმას: „თევზის ჭამაჲ კათოლიკეთა მარხვათა გულსავსე იყავნ სიყუ-

არული თქუენი, არცა სჯულის გარდასვლაჲ არს, არცარაჲ ბრალი, 

არამედ უფროსად იგი არს ბრალი დიდი, უკუეთუ ვინმე თევზისა 

ჭამაჲ წუელასა თანა იკადროს შერაცხვაჲ და თუ სადაჲთ ანუ ვინაჲ 
დათესილ არს ეგე ქვეყანასა ჩუენსა, მიკჳრს, ვჰგონებ თუ სომეხთა 
მიერ, რამეთუ თევზისაჲ მარხვაჲ კათოლიკეთა წესიერად ჯერ არს 
მონაზონთა და მოწესეთათȝს. ხოლო ესე გარდაკუეთით, ვითარცა წუ-

ელაჲ მწვალებელთა სომეხთაჲ არს, და არაკეთილ არს. და სჯულის 

კანონსაცა წერილ არს ამის პირისათȝს და მას ჯერ-არს. ხოლო უმეტეს 

მისსა არა ჯერ-არს“ (დოლიძე, 1970, გვ. 17, 18). 

ექვთიმე ათონელის ეპისტოლე გიორგი ჭყონდიდელისადმი 

(„წიგნი, რომელი მოწერა დიდმან ეფთვიმე დიდსა ბერსა გიორგის“) 

უფრო მოკლედ, მაგრამ პრინციპულად უარყოფს „წუელით“ მარხვის 

შესაძლებლობას და ამგვარი მარხვის თევზის ჭამასთან გათანაბრებას: 

„თუ არა ესრე გარდაკუეთით სომხური არს წუელისაებრ და არა 

კეთილ არს, და სჯულის-კანონსაცა სწერია ამის პირისათვის, მისი 

ჯერ-არს; და მეტი არა ხამს“ (დოლიძე,1970, გვ. 9). 

წუელით მარხვაზე ექვთიმე ათონელი საუბრობს არაჯორთან 

მიმართებაშიც და წერს, რომ არაჯორი ყველიერს მარხვასთან ათანაბ-

რებს, რაც ყოვლად დაუშვებელია მართლმადიდებელთათვის. „არა-

ჯორთა განხსნა ჯერ-არს მათთȝს და წუელისა ხმარებაჲ მწვალებელთა 

მათ, რომელთა – იგი არაჯორი დადვეს; და ეგრეთვე ყველიერისა 

ოთხშაბათ – პარასკევითურთ ჯერ-არს, ვინ ყოვლადვე წველასა არა 

ჭამდეს,მაშინ მიიღებს მათ მწვალებელთათვის, რომელთა იგი ყველი-

ერი მარხვათა თანა შერაცხეს“ (დოლიძე, 1970, გვ. 14). 



18 
 

ექვთიმე ათონელის ამ სიტყვამიგებიდან შეიძლება ასეთი დასკ-

ვნა გამოვიტანოთ:  

1. საქართველოში, როგორც ჩანს, მისი მოღვაწეობის დროს (და 

უფრო ადრეც) გავრცელებული ყოფილა „წუელით“ მარხვა, რაც წმინ-

და ექვთიმეს სჯულისკანონის უხეშ დარღვევად მიაჩნდა და ამას იგი 

„გარდაკუეთით“, გადაწყვეტილად ბრძანებს. 

2. სიტყვა ,,წუელს’’(წუელაჲ/წუელისაებრ) წმინდა ექვთიმე ხმა-

რობს ყველეულის, რძის ნაწარმის მნიშვნელობით და არა გაღვივე-

ბული, ამოწვერილი ხორბლის ან ყანის ღეროს მნიშვნელობით. 

3. „არაჯორის“ გავრცელებას საქართველოში იგი უწესობად 

თვლის და მიაჩნია, რომ ყველიერი მარხვა არ არის და ამ პერიოდში 

საჭიროა საკუთრივ ყველეულის მიღება. „არაჯორი“ კი, მისი აზრით, 

ყველიერში დაწყებული მარხვაა. 

  წმინდა ექვთიმე ათონელის პათოსით, სავარაუდოა, რომ ქალკე-

დონური აღმსარებლობის სომხებმა ქართულ ეკლესია-მონასტრებში 

დაამკვიდრეს და გაავრცელეს ყველა ის წესი, რომლებიც მათ ქალკე-

დონის კრებამდე (451 წ) ჰქონდათ. ე.წ. „არაჯორი“, ან „ალაჯორი“ 

გრიგოლ განმანათლებელის მიერ დამკვიდრებულ „პირველ“ ანუ 

„დამწყებ“ მარხვად ითვლება. ქართველ-სომეხთა საეკლესიო განხეთ-

ქილებამდე (როგორც ჩანს, შემდეგაც) სომხური წყაროების მიხედვით, 

ქართველებიც იცავდნენ „არაჯორს“. ეს გასაკვირიც არ არის, თუ ცურ-

ტავის საეპისკოპოსოს სტრუქტურასა და ქართულ-სომხური თემების 

თანაცხოვრებას და მათ ევქარისტიულ ერთობას გავითვალისწინებთ 

V-VI საუკუნეებში. მართალია, გიორგი მერჩულის თხზულებაში არა-

ჯორის მარხვა არაა ნახსენები, მაგრამ ექვთიმე ათონელი კონკრეტუ-

ლად წუელით მარხვების გავრცელებაზე და მის დაუშვებლობაზე 

„გარდაკუეთით“ საუბრობს და არაჯორსაც ახსენებს, როგორც ყველი-

ერში დაწყებულ მარხვას.  

გასათვალიწინებელია ისიც, რომ წმინდა ექვთიმეს ეპისტოლეთა 

ადრესატები არ გახლავან დამწყები მოწესენი. ბერი გიორგი ჭყონდი-

დის ეპისკოპოსია, ხოლო თეოდორე – პატიოსანი ქართველი მღვდე-

ლი საბაწმინდის ლავრიდან; სწორედ იმ საბაწმინდიდან, რომლის წეს-

განგება წმ. გრიგოლ ხანძთელმა საფუძვლად დაუდო ხანძთის მონას-

ტრის ტიპიკონს. თეოდორე საბაწმინდელი არ სვამს კითხვას ყველე-

ულით მარხვის შესახებ; მას თევზის მირთმევის საკითხი უფრო აინ-

ტერესებს „კათოლიკეთა მარხვათა შინა“, მაგრამ ექვთიმე ათონელის 

პასუხში ყველეულით მარხვის პრობლემაზეა ყურადღება გამახვილე-



19 
 

ბული და იგი კატეგორიულად მოითხოვს, რომ წუელით მარხვა, რო-

მელიც, მისი აზრით, ერესია, არ გაუთანაბრონ თევზის ჭამას.  

და მაინც, რატომ მიანიჭა უპირატესობა ნიკო მარმა მაინდამაინც 

წუელის ასეთ გაგებას და გადათარგმნა იგი, როგორც пост молочными? 

გასაღებს ვიპოვით თავად მეცნიერის მიერ ტექსტზე დართულ კომენ-

ტარებში, სადაც არაერთმნიშვნელოვნადაა განხილული ტაო-კლარჯე-

თის ენობრივი რუკა და მოსახლეობის ეთნიკურ-კონფესიური შემად-

გენლობა. მარი ასე მსჯელობს ტაო-კლარჯეთის მოსახლეობის ეროვ-

ნულ კუთვნილებაზე: 
 

„კუთხის ორგანული და რეალური ისტორია, სერიოზული 

და ხანგრძლივი ისტორიული პროცესები აიხსნება იმით, რომ 

მხარის მოსახლეობის იაფეტური ტომების თუბალ-კაენური ჯგუ-

ფი სომხდება. შემდეგ სომეხთა ხელახალი იაფეტიზაცია ხდება, 

ოღონდ ამჯერად ისინი ქართველდებიან. ხოლო ქართველები 

გათურქდებიან. უძველესი პროცესი თუბალ-კაენების სომხებად 

გადაქცევისა ამ მხარეში შეუსწავლელია, ვერ ხერხდება ცნობათა 

სიმწირის გამო. ამიტომაც ჯერ მხოლოდ თავად ფაქტს ვამტკი-

ცებთ, მაგრამ არ შეგვიძლია წარმოვაჩინოთ ამ საქმის ისტორი-

ული განვითარება“1 (Георгий Мерчул, 1911, გვ. III).  
 

ნ. მარი თავად აღიარებს, რომ იაფეტური მოდგმის თუბალ-კაენე-

ბის გასომხებაზე მასალები მას არ მოეპოვება, მაგრამ დაბეჯითებით 

ამტკიცებს, რომ მომავალში ისინი აღმოჩნდება: ამავე ჭრილშია განსა-

ხილველი მარის მოსაზრება ტაო-კლარჯეთში ქართული ენის გავრცე-

ლებაზე და სომხურენოვანი მოსახლეობის ქართულად ამეტყველება-

ზე. ცნობილი ციტატა – „ქართლად ფრიადი ქუეყანაჲ აღირაცხების...“ 

– ნიკო მარს სწორედაც რომ ამ კონტექსტში ესმის: „ცხოვრება“ შეიცავს 

უაღრესად ფასეულ და პირდაპირ მითითებას მოსახლეობაში ქართუ-

ლი ენის გავრცელების თაობაზე, აგრეთვე იმ არეალის განსაზღვრაზე, 

                                                           
1„Органическая и реальная история края, серьёзными и длительными историческими 

процессами объясняется то, что население края яфетических племён тубал – кайнской 

группы перерождается в армян, из армян перерождается опять в яфетидов, но грузин, 

из грузин перерождаются в турок. Для древнейшего исторического процесса пере-

рождения тубал-каинов нашего края в армян, мы располагаем столь скудными дан-

ными, что пока можем утверждать сам факт, но не можем представить себе истори-

ческого развития этого дела“ (Георгий Мерчул, 1911, გვ. III). 



20 
 

რომელშიც ქართული ენა იხმარებოდა ეკლესიაში“1 (Георгий Мерчул, 

1911, გვ. VII). მისი მტკიცებით, მაშინდელი ტაო-კლარჯეთი, ანუ ტა-

იკი (სომხ.) ქალკედონური აღმსარებლობის სომხებით იყო დასახლე-

ბული და მათ სამეტყველო მშობლიურ ენას სომხური წარმოდგენდა. 

დროთა განმავლობაში ისინი გაქართველდნენ და ქართულ მეტყველე-

ბაზე გადავიდნენ, მაგრამ შეინარჩუნეს ეთნოგრაფიული თავისებურე-

ბანი და ყველა ის ქრისტიანული წესი, რომლებიც ქალკედონის კრე-

ბამდე (451 წ) ჰქონდათ მიღებული.  

ნიკოლოზ მარი წინააღმდეგობრივია თავის შეხედულებებში და 

ქართულ-სომხურ სამყაროთა ურთიერთშემსჭვალვის პროცესს ამ რე-

გიონში უმეტესწილად სომხური წყაროების პოზიციიდან განიხილავს. 

უგულებელყოფილია მკვიდრი ჭანური(ლაზური) მოსახლეობის 

ფაქტორიც. 

ასეა თუ ისე, სიტყვა „წუელის“ თარგმანი რელიგიური კონცეპ-

ტის დაზუსტებას ითხოვს და ენობრივ მონაცემებთან ერთად გასათ-

ვალისწინებელია ხანძთის მონასტრის წესი ტრაპეზისაჲ და სამუშაო-

ები. ძეგლის თანახმად, ხანძთაში ჰყავდათ ცხოველები, მაგრამ ძნელი 

სათქმელია, მისდევდნენ თუ არა ბერები მეცხოველეობას იმ ინტენსი-

ვობით, რომ საკვებად მარხვის დროს ყველეული გამოეყენებინათ? 

გრიგოლ ხანძთელი არ გახლდათ ვინმე გაუნათლებელი მოღვაწე, იგი 

არც ტაო-კლარჯეთის მკვიდრი ყოფილა და არც ქალკედონიტ სომეხ-

თა წრეს მიეკუთვნებოდა. ძეგლი ბევრს საუბრობს მის მოწაფეებზე და 

დანამდვილებით შეიძლება ითქვას, რომ არც თეოდორე და ქრისტე-

ფორე, არც საბა იშხნელი, არც ზენონი და მღვდელი მატოჲ, არც ნეტა-

რი ფებრონია სამცხელი არ განეკუთვნებოდნენ სომეხ დიოფიზიტთა 

წრეს. გიორგი მერჩულე საუბრობს იმაზეც, თუ რამ გააუკაცრიელა 

ხანძთის უდაბნო, რომელშიც მხოლოდ განდეგილი ხუედიოსი მკვიდ-

რობდა. დროთა განმავლობაში მონაზვნად ალბათ აღიკვეცებოდნენ 

სომეხი დიოფიზიტები, მაგრამ განსახილველ ძეგლში ეს არ ჩანს. წმინ-

და გრიგოლ ხანძთელმა შესანიშნავად იცოდა, თუ რა ხდებოდა 

კონსტანტინოპოლის მონასტრებში, ხოლო საბაწმინდის ლავრის წეს-

განგება ხელთა ჰქონდა. საბაწმინდის ლავრაში მარხვა ყველეულით არ 

იყო არც დამკვიდრებული და არც გავრცელებული. მასალის სიმწირის 

                                                           
1 „В житии имеется и прямое указание, в высшей степени ценное, для истории рас-

пространения грузинской речи в населении, а также для определения района упот-

ребления грузинского языка в церкви“ (Георгий Мерчул, 1911, გვ.VII). 



21 
 

გამო ჩვენ არ გვაქვს უცილობელი პასუხი კითხვაზე, ნოემბრის თვეში 

დაწყებული მარხვა რატომ არის სპეციალურად ხაზგასმული ძეგლში, 

როგორც მარხვა წუელით?! ეგებ მართლაც საბასეული განმარტებაა 

მისაღები და ამ შემთხვევაში წუელი გაღივებულ ხორბალს (проросшая 

пшеница-ს) ან სხვა ამოწვერილ მარცვლეულს ნიშნავს?! მაშ, რა ვუყოთ 

ბუმბერაზი საეკლესიო მოღვაწის ექვთიმე ათონელის ცნობას „წუ-

ელით“ სომხური მარხვების გავრცელების შესახებ ქართულ მონასტ-

რებში?! ასეა თუ ისე, ნიკო მარი, როგორც მთარგმნელი და მეცნიერი, 

არ დაეჭვებულა ამ საკითხში, მას სომხური კულტურული კონცეპტი 

მიაჩნია ანგარიშგასაწევ კომპონენტად, რაზეც მეტყველებს ძეგლის 

თარგმანისადმი დართული, რბილად რომ ვთქვათ, ტენდენციური კო-

მენტარები, ტოპონიმთა სომხური ეტიმოლოგია (ოპიზა, ტაო, მიძნა-

ძორი, შატბერდი, ბარეთელთა) და თავად წმინდა გრიგოლის ნისბა – 
ხანძთელი (ხანძო სომხურად ვაშლს ნიშნავს. მარისავე შენიშვნით, 

პლატონ იოსელიანს გრიგოლ ხანძთელი საერთოდაც მეთხუთმეტე 

საუკუნისდროინდელ სომეხ საეკლესიო მოღვაწედ მიაჩნდა და მას 

გრიგოლ ხანძოელად მოიხსენიებდაო). თავად ძეგლში უფრო მეტი 

სიხშირით ფორმა ხანცთა იხმარება. ოპიზისა და ტაოს ეტიმოლოგია 

შესანიშნავად იხსნება მეგრულ-ლაზურის მონაცემებით (ოპიჟა - 

მეგრ.ლაზ.) და მარმა ეს შესანიშნავად იცის, მიუხედავად ამისა, მაინც 

ამტკიცებს, რომ ოპიზაც ქართველების იქ დამკვიდრებამდე სომხური 

მონასტერი იყოო(!). გიორგი მერჩულე, როცა საქმე სომხურ დაქვრი-

ვებულ საეპისკოპოსო ტაძრებს და კათედრებს ეხება, როგორც მაგ. 

იშხანში ნერსეს დიდის მიერ აშენებულ ტაძარს, არასოდეს ამბობს, 

რომ იგი ქართული იყო. რამდენი წელი გავიდა ნ. მარის ამ წიგნის გა-

მოცემიდან. უამრავი ახალი მასალა და გამოკვლევა დაიწერა როგორც 

ქართულ, ასევე უცხოურ ენებზე, მაგრამ ახლად გამოცემულ რუსული 

მართლმადიდებლური ენციკლოპედიის შესაბამის სტატიებში ტაო-

კლარჯეთის შესახებ ნ.მარის გამოკვლევებზე დაყრდნობით ის დასკ-

ვნები შევიდა, რომლებზეც ზემოთ ვისაუბრეთ. მაგალითად: 
 

„საქართველოსთან მოსაზღვრე სომხურ რაიონებში მართლ-

მადიდებელი სომხები ექცეოდნენ საქართველოს მართლმადიდე-

ბელი ეკლესიის კანონიკურ გამგებლობაში. ტაიკის(ტაოს) და 

კლარჯის (კლარჯეთის) ოლქებში მცხოვრებთა უმრავლესობას 

ქალკედონიტი სომხები შეადგენდნენ, რომლებიც გავლენას ახ-

დენდნენ სომეხი ბაგრატიდების დინასტიის აღორძინებაზე. სი-



22 
 

რიიდან სომხეთში ჩამოვიდა და იქადაგა მთავართა მთავრის 

აშოტ პირველ ბაგრატუნის წინაშე თეოდორე აბუკურამ, ხარანის 

ეპისკოპოსმა, მართლმადიდებლობის დიდმა დამცველმა, ცხა-

დია, აქაური სომეხი ქალკედონიტების მოწვევით. IX საუკუნის 

მეორე ნახევარში კონსტანტინოპოლის პატრიარქი ფოტი აქტიურ 

მიმოწერას აწარმოებდა სომხებთან, კერძოდ, მთავართა მთავარ 

აშოტ პირველთან და ტარონის ოლქის თავადებთან, რომლებიც 

მართლმადიდებლობას აღიარებდნენ“ (Энциклопедия, 1998-2023,  

გვ. 326-329).1 
 

სომეხ ქალკედონიტთა „გაქართველების“ და ,,გაბერძნების მი-

უხედავად, არმენოლოგთა აზრით, დიოფიზიტ-სომეხთა თემი ტაოში 

მაინც ინარჩუნებდა თავის ეთნოგრაფიულ განსხვავებას, იცავდა რა 

ქალკედონის კრებამდე სომხურ ეკლესიაში არსებულ წესებსა (მათ 

შორის მარხვას) და რელიგიურ, თვითმყოფად უნარ-ჩვევებს.  
 

„სომეხ ქალკედონიტთა თემი არა მხოლოდ სამშობლოში, 

არამედ მის საზღვრებს მიღმაც ინარჩუნებდა თავის ენას, დამწერ-

ლობას, ყოფით თავისებურებებს. ასეთი კულტურული თვით-

მყოფადობა ხშირად იწვევდა ერთმორწმუნეთა მხრიდან აშკარა 

გაღიზიანებას. IX-X საუკუნემდე ისინი თავს „სომხებს“ უწოდებ-

დნენ. მოგვიანებით მათთან ინტენსიური ურთიერთობის მი-

უხედავად, ეთნიკური და კულტურული თავისებურებების და 

სურვილის არქონის გამოც შეუძლებელი აღმოჩნდა მათი შერწყმა 

ერთმანეთთან. ამ ყველაფერმა მიგვიყვანა სომეხი ქალკედონი-

ტების ისეთ ორმაგ აღნიშვნამდე, როგორიცაა „სომეხ- ქართველი“ 

და „სომეხ-ბერძენი“, რაც აიძულებდა მათ თავი ეგრძნოთ განსა-

კუთრებულ გვარად, ტომად. სომხურ ისტორიულ წყაროებში მათ 

                                                           
1 „В районах Армении, граничивших с Грузией, правосл. армяне попадали в канони-
ческое подчинение Грузинской Православной Церкви. В областях Тайк (Тао) и Клар-
джк (Кларджети) большинство населения составляли А.-х., к-рые в IX в. стремились 
оказывать влияние на возрождавшую арм. государственность династию Багратидов. Из 
Сирии в Армению приезжал и обращался с проповедью к князю князей Ашоту I Баг-

ратуни Феодор Абу Курра, еп. Харранский, известный поборник Православия на Вос-
токе, очевидно призванный местными А.-х. Во 2-й пол. IX в. К-польский Патриарх свт. 
Фотий вел активную переписку с армянами, в т. ч. с князем князей Ашотом I и кня-
зьями обл. Тарон, приверженцами Православия. В 862 г. эмиссар Фотия архиеп. Иоанн 
Никейский (Ваан Никийский) прибыл на Ширакаванский Собор, где изложил дог-
маты Халкидона“ აღიარებდნენ“ (Энциклопедия, 1998-2023,  გვ. 326-329). 



23 
 

„ცატებს“ უწოდებენ და ამ სახელწოდებით მოიხსენიებენ „ქართ-

ველად მოქცეულებსა“ და „ნახევრად ბერძნებს“1. 
 

ასეა თუ ისე, შეგვიძლია დავასკვნათ, რომ გიორგი მერჩულის 

თხზულების არცერთი სასულიერო პერსონაჟი სომეხი ქალკედონიტი 
არ გახლავთ. მიუხედავად ზემოთქმულისა, ნ. მარის კომენტარებისა, 

„გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრებიდან“ შეუძლებელია იმ დასკვნის გა-

მოტანა, რომ კლარჯეთის უდაბნოს დაარსების დროს იქ ქალკედო-

ნიტი სომხები სახლობენ. ხოლო აშოტ დიდის ფიგურა ამ შემთხვევაში 

არ გახლავთ ჩვენი ინტერესის საგანი, რადგან მას ხანცთის ტიპიკონის 

შედგენაში მონაწილეობა არ მიუღია. რელიგიური კონცეპტის გათვა-
ლისწინება იძლევა იმის დაშვების საშუალებას, რომ სომეხ ქალკედო-

ნიტებს შეენარჩუნებინათ წუელით მარხვა, მაგრამ რა პერიოდში?! 

თხზულებაში არსად ჩანან სომეხი ქალკედონიტები, თუმცა არავინ 

უარყოფს ტაოში და სხვაგანაც მათი არსებობის ფაქტს. როგორც ვხე-

დავთ, აქ მხოლოდ თარგმანის პრობლემასთან არ გვაქვს საქმე. შეიძ-

ლება დანამდვილებით ითქვას, რომ ყველა დიდი კონფლიქტი, რომ-

ლებიც საეკლესიო კრებების პერიოდში წარმოიშვა, ლინგვისტურ ხა-
სიათსაც ატარებდა. ფაქტია, რომ ერთი ლექსემის არასწორად გაგებამ 

და თარგმნამ შესაძლოა მთლიანად შეცვალოს ჩვენს შემთხვევაში 

ეთნოკონფესიური სურათი.  

თხზულების მეორე მთარგმნელი იოსებ ზათეიშვილი არსები-

თად არ ცვლის წუელით მარხვის ეპიზოდის შინაარსს და ფაქტობრი-

ვად მისდევს ნ. მარის თარგმანს. 

ნ. მარი თავისი ეპოქის შვილია და ტოპონიმებს, საკუთარ სახე-

ლებს ისე გადმოსცემს, როგორც ეს მიღებული იყო იმდროინდელი 

რუსული სალიტერატურო ენის ნორმებით, მაგ. Шавшия, Кларджия, 

Картия, Баретелты, Биврила, Гаврил, Мхуедиос.  

                                                           
1 „Общины А.-х. не только на родине, но и за ее пределами сохраняли свой язык, пись-
менность, бытовые особенности – такая культурная обособленность нередко вызывала 
явную неприязнь единоверцев. А.-х. называли себя „армянами“ до IX-Х вв. Позже ин-
тенсивное общение с единоверцами при нежелании и невозможности слиться с ними 
из-за этнического и культурного своеобразия приводит к двойственному обозначению А.-
х. как „армян-грузин“ и „армян-греков“ что заставляет их осознавать себя как особый род, 

племя. Однако единого самоназвания за ними не утвердилось. Наиболее специфическим 
обозначение А.-х. явилось имя «цаты», но и под ними в источниках понимаются то 
„полугреки“, то „обращенные в грузин“ (Энциклопедия, 1998-2023,  გვ. 326-329). 

 

 



24 
 

„მემჴრენი“ 
 

საინტერესოა მამა იოსებ ზათეიშვილისეული თარგმანის ნ. მარი-

საგან განსხვავებული რაკურსების გათვალსაჩინოება. თვალშისაცემია 

და მისასალმებელი ტოპონიმთა, ჰიდრონიმთა, საკუთარ სახელთა, 

ზედწოდებათა ორთოეპიული სიზუსტით გადმოცემა და თხზულების 

რამდენიმე ეპიზოდის ახლებურად წაკითხვის მცდელობა და თარგ-

მნა. განსაკუთრებით აღვნიშნავდი ხანძთის ტიპიკონის მლოცველობი-

სადმი მიძღვნილი პარაგრაფის თარგმანს და მის განსხვავებული ინ-

ტერპრეტაციას. ორიგინალში ეს ადგილი ასეა წარმოდგენილი: „ვიდრე 

დავითს იტყȝედ, ვიდრე «ალელუიას» განსრულებამდე მემჴრეთა ვერ 

იკადრიან მუჴლის აღებაჲ“ (266). ივანე ჯავახიშვილის აზრით, „მემჴ-

რენი“ მგალობელ წიგნისმკითხველთაგანნი უნდა ყოფილიყვნენ, ან 

ისინი, ვინც ,,სამჴროსა ღირს ქმნილიყვნენ, ე.ი. საპატიო სამკაულით 

დაჯილდოებულნი“ (ჯავახიშვილი, 1984, გვ. 55). მარი ასე თარგმნის ამ 

ეპიზოდს: „Когда они пели псалмы, до оканчания аллилуи певчие не 

дерзали расправить колена“ (Георгий Мерчул, 1911, გვ.99). ზათეიშვი-

ლი ლექსემა მემჴრეს თარგმნის, როგორც კლიროსზე მყოფს, ანუ კლი-

როსზე მდგომს ორივე მხრიდან: Memchreoba – букв. „боковые, стоя-

щие по обеим сторонам клироса“ (Затеишвили, 2008, გვ. 79) (ასეთ გან-

მარტებას გვთავაზობს ი. იმნაიშვილი ოთხთავის სიმფონია ლექსიკონ-

ში). ი. ზათეიშვილი ამ მონაკვეთს მარისაგან განსხვავებულად თარგ-

მნის: „Даже до завершения аллилуйи клиросные не дерзали возглашать 

стих“ (Затеишвили, 2008, გვ.79), ანუ კონტექსტი ასეთია – ვერავინ ბე-

დავდა ლოცვის რიტმის შეცვლას, აჩქარება დაუშვებელი იყო, რადგან 

„გვიანი“ ლოცვა ტიპიკონის მოთხოვნა გახლდათ და ამიტომაც „ალი-

ლუიას“ დამთავრების შემდეგაც კი კლიროსზე მდგომნი ვერ ბედავ-

დნენ სიმღერას და მეფსალმუნეთათვის ხელის შეშლას. თუ დავუშ-

ვებთ იმას, რომ „მემხრენი“ მომღერლებს ნიშნავს, ხოლო მეფსალმუ-

ნენი რიგითი ბერები არიან (ნ. მარის თარგმანის თანახმად, მემხრენი 

დაჩოქილები არიან ფსალმუნების დროს. „მუხლის აღებას“ იგი თარგ-

მნის როგორც „მუხლის გამართვას“, ანუ ადგომას. მუხლმოდრეკილი 

გალობის პრაქტიკა არ დასტურდება არც აღმოსავლეთის მართლმადი-

დებლური მონასტრების არსებულ ძველ ტიპიკონებში და არც ბიზან-

ტიაში, და რაც ჩვენთვის ყველაზე მნიშვნელოვანია, არც საბა-წმინდის 

ლავრის შემორჩენილ წესებში). ი. ზათეიშვილი კი ასაბუთებს რა თა-

ვის პოზიციას, აღნიშნავს, რომ muchli არა მხოლოდ ადამიანის სხე-



25 
 

ულის ნაწილს, არამედ ფსალმუნის ტაეპსაც ნიშნავს (ლათინური გრა-

ფემებით ი. ზათეიშვილის მიერ გაფორმებულ ლექსემაში muchli, რა 

თქმა უნდა, არ ჩანს განსხვავება –ჴ; და –ხ;-ს შორის. არადა, ეს ლექსე-

მები – მუჴლი და მუხლი ომონიმებია (?) თუ არა, ჯერ კიდევ გამოსარ-

კვევია. ლ. ბ). „Стих“ რუსულ-სატაძრო ღვთისმსახურებაში და ბიბლი-

ოლოგიაში დამკვიდრებული ტერმინია. „მუხლს“ დავით ჩუბინაშვი-

ლი ქართულ-რუსულ ეტიმოლოგიურ ლექსიკონში განმარტავს, რო-

გორც 1.ფეხის წვივისა და თეძოს შუა სადრეკი სახსრის თავი; колено; 

2.მუხლი წერილისა, параграф, стих напр. в Св.Писании; пункт (ჩუბი-

ნაშვილი,1984, გვ. 911). გასარკვევი რჩება ერთი საკითხი – მეფსალ-

მუნეებსა და მემჴრეების ჯგუფთა შორის მსგავსება-განსხვავებანი. ი. 

ზათეიშვილის თარგმანის თანახმად, კლიროსზე მომღერალნი არიან 

მემჴრენი, ხოლო რიგითი ბერები – მეფსალმუნენი. თუ ძველ სამონას-

ტრო კონსტიტუციების პარაგრაფებს გავაანალიზებთ, ნათელი გახდე-

ბა, რომ ფსალმუნებს ყველა ბერი გალობდა. არ ჰქონდა მნიშვნელობა, 

ჰქონდა თუ არა მას ხმა (Башелеишвили, 2018, გვ. 247). ეს უფრო ლა-

უდაცია იყო, უმნიშვნელო მოდულაციებით. „მემხრენი“ უფრო კილოს 

განმსაზღვრელს და ტონის მიმცემს ნიშნავდა, თუ ი. ჯავახიშვილს და-

ვეყრდნობით. ხომ არ ხდება ი. ზათეიშვილის თარგმანში გვიანდელი 

სამონასტრო ლიტურგიკული პრაქტიკის მისადაგება მერვე-მეცხრე 

საუკუნეების რეალიებზე? მღეროდნენ კი ხანძთის მონასტერში ბერები 

კლიროსზე?! ანუ მემხრე ნიშნავდა თუ არა კლიროსის ორივე მხრიდან 

მხარში მდგომს?! ტექსტი ერთმნიშვნელოვნად ამის მტკიცების 

საშუალებას არ იძლევა. 

 
„ფესუედი სამოსელი“ 
 

ნიკო მარიცა და იოსებ ზათეიშვილიც „ფესუედ სამოსელს“ თარგ-

მნიან, როგორც „бахромчатое облачение“-ს, რომლითაც დაუშვებელი 

იყო (ტყავის სამოსითაც) საკურთხევლის მსახურება. ლექსემა „ფესუ-

ედი“ გვხვდება გამოსვლათა წიგნსა (28:4, 14), ფსალმუნებში (44:15) 

(ქართული რედაქცია) (44:13), რუს. რედაქცია სინოდალური გამოცე-

მისა, ისაია (3:19), მათეს სახარებაში (23, 5). ფესȝ-ს სულხან-საბა ორბე-

ლიანი ასე განმარტავს: როგორც „ძირის ჩინჩლები, გინა სამოსლის ქვე-

და კერძი“, ხოლო „ფესუედს“ ასეთ განმარტებას აძლევს: „(ჰ)ურიათა 

მწიგნობარნი ფესვთა გამოიბემდენ (ფესვთა გამოიბემდენ ურიათა 

მწიგნობარნი სამოსელთა ქვეშე მოსაჴსენებელად მცნებათა უფლისა-



26 
 

თა“ (განუმარტავია). რუსულად ეს სამოსელი არის расшитая золотом, 

украшенная жемчугом и кистьями испещрённое платье, рясна. ფსალ-

მუნებშიც „ფესუედი“ მდიდრულის კონტექსტით გვხვდება: „ფესუ-

ედითა ოქროვანითა შემკულ არს“ (44:15). ამ ლექსემის აქტუალიზაცია 

ჩვენი მოსაზრებით დაზუსტებასაც მოითხოვს და კონტექსტების 

დადგენასაც. თუ მასში კიდეშემოუტეხავი ან კიდედაუმუშავებელი 

ფოჩიანი, ჩინჩლებიანი სამოსი იგულისხმება, მაშინ გასაგებია, თუ 

რატომ არ შეიძლებოდა ასეთი სამოსით საკურთხევლის მსახურება, 

თუ მასში იგულისხმება кистьями, с бахромой испещрённое платье, 

рясна, რომლითაც იმოსებოდნენ ებრაელთა მღვდლები, ანუ მდიდრუ-

ლი, დიდი ხელოვნებით დამუშავებული სამღვდელო შესამოსელი 

(ფრიად საეჭვოა, რომ ხანძთაში ჰქონოდათ ამდაგვარი, თუნდაც სად-

ღესასწაულო სამოსი). ეს სრულიად სხვა კონტექსტი იქნებოდა. ჩვენი 

აზრით, ორივე თარგმანში აქტუალიზირებული бахрома არ გამოხა-

ტავს იმ კონოტაციას, რასაც აგიოგრაფი გულისხმობს. უფრო მისაღები 

იქნებოდა აღწერითი მეთოდის გამოყენება – рясна, с необработанным 

подолом (ჩინჩლებიანი) ან კი რატომ უნდა ჰქონოდათ მღვდლებს ხან-

ძთაში рясна с бахромой?! ამ შემთხვევაში საქმე გვაქვს სიტყვის ზუს-

ტად თარგმნასთან და არა ექსტრალინგვისტური მეთოდის გამოყენე-

ბასთან, რომელიც უფრო მიესადაგებოდა ამ შემთხვევას. 

აგიოგრაფიულ თხზულებათა ზედმიწევნით სწორად თარგმნა 

უამრავ სირთულესთანაა დაკავშირებული და, პირველ ყოვლისა, 

მოითხოვს მშობლიურ ენაზე ტექსტის სწორ ინტერპრეტაციასა და მის 

ეგზეგეზას. მთარგმნელს მოეთხოვება არა მხოლოდ ქართული და რუ-

სული ენების შესანიშნავი ცოდნა (ჩვენს შემთხვევაში), არამედ ძველ 

ქართული ენაზე არსებულ ტექსტთა კორპუსის სიღრმისეული ანალი-

ზიც. სამწუხაროდ, ხშირია სასულიერო თხზულებებისა და ისტორი-

ული წყაროების ტენდენციურად თარგმნის შემთხვევებიც, რაც სრუ-

ლიად არაა გამოწვეული მთარგმნელის არაკომპეტენტურობით. პირი-

ქით, საქმე ხშირად გვაქვს შეგნებულად დაშვებულ შეცდომასთან. 

 
  



27 
 

გამოყენებული ლიტერატურა: 

 

აბულაძე, ი. (1967). ძველი ქართული აგიოგრაფიული ლიტერატურის ძეგ-

ლები, წიგნი II, თბილისი: „მეცნიერება“. 
დოლიძე, ი. (1970). ქართული სამართლის ძეგლები, ტომი III, თბილისი: 

„მეცნიერება“. 

ორბელიანი, ს. ს. (1949). სიტყვის კონა, რომელი არს ლექსიკონი. თბილისი: 

მეცნიერებათა აკადემიის გამომცემლობა. 

ყუბანეიშვილი, ს. (1959). ჩვენი საუჯე, ქართული მწერლობა ოც ტომად, ტ. I, 

თბილისი: „ნაკადული“. 

ჩუბინაშვილი, დ. (1984). ქართულ რუსული განმარტებითი ლექსიკონი, თბი-

ლისი: „საბჭოთა საქართველო“. 

ჯავახიშვილი, ი. (1984). თხზულებანი 12 ტომად, ტ. 7, თბილისი: „საქართვე-

ლოს მეცნიერებათა აკადემია, თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი“. 

Croce, B. (1926). Die Antinomie der Kunstlirik. Kleine Schriften zur Ästhetik II 

(ausgewählt und übertragen von F. Schlosser), Tübingen. 

Башелеишвили, Л. (2018). Аскетическое делание и идеалы монашеской духов-

ности в древнегрузинской агиографической литературе, Москва: „Перо“. 

Брагинский, В. (1991). Проблемы типологии средневековых литератур Восто-

ка: очерки культурологического изучения литературы. Москва: „Вос-

точная литература, Наука“. 

Ваис, М. (2001). Библия и современное литературоведение.Метод целостной 

интерпретации. Гешарим Иерусалим 5762. Москва: „Мосты культуры“. 

Гиорги Мерчул. (1911). Житие святого Григория Хандзийского, грузинский текст, 

введение, издание, перевод Н. Марра,с дневником поездки в Шавшию и 

Кларджию.Тексты и разыскания по армяно-грузинской филологии, кн. 7, 

СПБ. 

Преподобный Гиорги Мерчулэ.(2008). Труд и подвижничество достойного 

жития святого отца нашего Григола, архимандрита, строителя Хандзты 

и Шатберды, и с ним поминовение многих отцов блаженных, Перевод c 

древнегрузинского протоиерея Иосифа Затеишвили. Москва: „Criterium“. 

Энциклопедия, (1998-2023). Армяне-Халкидониты. Российская Православная 

Энциклопедия под редакцией патриарха всея Руси Кирилла. Москва.  

https://www.pravenc.ru/text/76122.html 

 

  

https://www.pravenc.ru/text/76122.html


28 
 

References: 

 

Abuladze, I.(1967). Dzveli qartuli agiografiuli lit’erat’uris dzeglebi.Ts’igni II.Tbilisi: 

„Metsniereba“. 

Basheleishvili, L.(2018). Asketitsheskoe delanie i idealy monasheskoy dukhovnosti 

v drevnegruzinskoy agiograficheskoy literature. [Asketik Deeds and Ideals 

of Monastic Spirituality in Old Georgian Hagiografi Literature]. Moskva: „Pero“.  

Braginskyy, V. (1991). Problemy tipologii srednevekovikh literatur Vostoka: ocher-

ki kulturologicheskogo izuchenia literaturi. [Problems of Typology of Medi-

eval Literatures of the East: essays on the cultural study of literature.] Mosk-

va: „Vostochnaia literatura. Nauka“.  

Chubinashvili, D. (1948). Kartul-rusuli ganmart’ebiti leksik’oni. [Georgian-Russian 

Grammar Dictionary]. Tbilisi: „Sabch’ota Sakartvelo“. 

Croce, B. (1926). Die Antinomie der Kunstlirik. Kleine Schriften zur Ästhetik II 

(ausgewählt und übertragen von F. Schlosser), Tübingen.    

Dolidze, I. (1970). Kartuli Samartlis dzeglebi. Tomi III. [Monuments of Georgian 

Law]. Tbilisi: „Metsniereba“. 

Encyclopedia, (1998-2023). Armiane-Chalkedonity. Rossijskaija pravoslavnaja encyclo-

pedia. [Armenian chalcedonias]. Vol. 3].  

https://www.pravenc.ru/text/76122.html. 

Giorgi Merchul. (1911). Zhitie sviatogo Grigoria Khandziiskogo, gruzinskiy tekst, 

vvedenie, izdanie, perevod N. Marra, s dnevnikom poezdki v Shavshiu I

 Klardzhiu [The Life of St. Gregory of Khandzta]. Teksty I raziskania po 

armiano- gruzinskoy filologii. SPB.   

Javakhishvili, I. (1984). Tkhzulebani 12 t’omad. T 7. [Сollected Works]. Tbilisi: 

Sakartvelos mets’nierebata Ak’ademia, tbilisis sakhelmts’ifo universit’et’i. 

Orbeliani, S.S. (1949). Sit’q’vis k’ona, romeli ars leksikoni. [Dictionary]. Tbilisi: 

Metsnierebata ak’ademiis gamomtsemloba.     

Prepodobniy Giorgi Merchule.(2008). Trud I podvizhnichestvo dostoynogo zhitia 

ottsa ცnashego Grigola, stroiteliya Khandzty I Shatberdy, I s nim pominove-

nie mnogikh ottsov blazhennykh. Perevod s drevnegruzinskogo protoiere-

iya Iosifa Zateishvili. [Saint George Merchule]. Moskva: „Criterium“.  

Q’ubaneishvili, S.(1959). Chveni saunje. [Our Treasure]. Kartuli mtserloba ots t’o-

mad. T’.1.Tbilisi: ,,Nak’aduli’’.     

Vais, M. (2001). Biblia I sovremennoe literaturovedenie. Metod tselostnoy inter-

pretastii. [The Bible and Modern Literary Criticism. The Method of Holistic 

Interpretation]. Ceharim Ierusalim 5762. Moskva: „Mosty kultury“. 

          

  

https://www.pravenc.ru/text/76122.html

