
487 
 

რეცენზია / Review 

 
თამარ შარაბიძე, თამარ ციციშვილი 
Tamar Sharabidze, Tamar Tsitsishvili 
თსუ შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი 
TSU Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

 

ირმა რატიანის წიგნი 

„დრამის პოეტიკა ქართული აქცენტით“ 
 

Irma Ratiani’s book  

„The Poetics of Drama with Georgian Accent“ 
 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10034 
 

Who is Irma Ratiani’s The Poetics of Drama with Georgian Accent 
intended for? Naturally, it is written for philologists and future philologists, 

since drama is a literary category that demands deep understanding of its 

origins and historical development. At the same time, it is equally relevant 

for theater professionals and students of theatrical arts, who must grasp the 

genre’s specific features and perceive the imprint of different eras within it. 

And of course, it is for every culturally minded reader who loves literature – 

not merely as a story, however stirring or tragic, but as a complex artistic 

structure. The book opens with the genesis of the genre of tragedy and 

gradually outlines the process by which tragedy evolved into a literary form. 

Irma Ratiani not only explains the Aristotelian essence of poetry but also 

clarifies its function. However, her aim is not to provide a comprehensive 

analysis of Aristotle’s Poetics. Her primary interest lies in the poetics of 

drama, which is why she focuses on the rigorously structured framework of 

tragedy as a form of mimesis. Ratiani traces the trajectory of tragedy from 

antiquity to modernism – a history as compelling as the course of human 

civilization itself. Even a genre as “majestic” as tragedy, she reveals, can lose 

its “royal” status in certain epochs, only to reemerge in transformed guises in 

others. In describing this evolution, the author devotes special attention to 

William Shakespeare, recognizing his contribution as marking a new era in 

the history of tragic drama. Ratiani does not limit herself to examining the 

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10034


488 
 

creative principles of dramatists across periods; she also brings in the 

perspectives of key theorists of the genre. The author approaches literary 

values from a scholarly standpoint. Her position – possibly controversial but 

resolutely principled – is clearly articulated in the following statement: “No-

thing of value, including literary texts, is created within a set of predeter-

mined rules defined in advance by the author. However, the interpreter – 

the researcher – who reconstructs a text by considering its explicit or impli-

ed rules, often arrives at a more accurate explanation of its hidden and obs-

cure layers than the author themselves” (Ratiani, 2025, p. 95). This stance 

permeates the entire book. For Georgian readers, the most intriguing section 

is the third chapter: "Reflections of the Tragic Genre’s Canon in Georgian 
Literature and Possibilities for Theoretical Readings." This chapter begins by 

noting that since the era of “late realism,” Georgian literature has aligned it-

self with the leading trends in European dramaturgy and has assimilated 

new theories of tragedy. Despite the fact that the repertoire of early Geor-

gian drama does not include classical tragedies, Ratiani argues that “original 

Georgian prose texts are constructed on the framework and techniques of 

drama and possess a hybrid character.”. Moreover, she suggests that Geor-

gia’s relatively “modest” dramatic tradition is bolstered by specific examples 

of fictional prose that, both in content and structure, align with the 

principles of classical drama. For this reason, the author conditionally refers 

to these works as examples of “Georgian dramatic prose,” through which 

Georgian literature both engages with the theories of tragedy and expresses 

its own original nature. The book’s particular significance lies in its inter-

pretation of Georgian literary texts within the context of global literary 

processes. What makes this study distinctive is that the researcher identifies 

in original Georgian prose the structure, techniques, principles, and develop-

mental tendencies of drama – thus connecting Georgian literature to the 

global theory of tragedy and analyzing it in relation to European literary tra-

ditions. This original approach renders Irma Ratiani’s work especially va-

luable from an academic standpoint. 
 

საკვანძო სიტყვები:  დრამის პოეტიკა, ტრაგედია, ჟანრის თე-

ორია, დრამატურგიული პროზა 

Keywords: The Poetics of Drama, Tragedy, Genre theory, dramatur-

gical prose  
 



489 
 

ვისთვის არის განკუთვნილი ირმა 

რატიანის „დრამის პოეტიკა ქართული 

აქცენტით“? რა თქმა უნდა, ფილოლოგე-

ბისათვის და მომავალი ფილოლოგები-

სათვის, რადგან დრამა ლიტერატურათ-

მცოდნეობითი კატეგორიაა და მათ კარ-

გად უნდა იცოდნენ ამ ჟანრის წარმოშო-

ბისა და განვითარების ისტორია, ამავე 

დროს – თეატრის მოღვაწეებისათვის, თე-

ატრალური უნივერსიტეტის სტუდენტე-

ბისთვის, რათა გაითვალისწინონ ჟანრის 

სპეციფიკა და დაინახონ მასში ეპოქების 

კვალი; და, რასაკვირველია, ყველა კულ-

ტურული ადამიანისათვის, ვისაც უყვარს ლიტერატურა და ვისთვი-

საც ლიტერატურა მხოლოდ ამბავი, თუნდაც მღელვარე ან ტრაგიკუ-

ლი ისტორია არ არის.  

წიგნი ტრაგედიის ჟანრის გენეზისის წარმოჩენით იწყება, რომე-

ლიც, რასაკვირველია, ღმერთ დიონისეს სახელს უკავშირდება, თხის 

ტყავით შემოსვას და დითირამბების აღვლენას, შემდეგ სიტყვის ხე-
ლოვნების „თამაშის“ ხელოვნებით შეცვლას, ჩვ. წ. აღ.-მდე V-IV სა-

უკუნეებში კი ტრაგედიის ლიტერატურულ ჟანრად ქცევას, რომელმაც 

დაჩრდილა ათენის ფილოსოფიური აკადემიები და პლატონის რისხ-

ვაც კი გამოიწვია. ირმა რატიანი საფუძვლიანად ხსნის ამ რისხვის 

მიზეზს პლატონის ფილოსოფიური ხედვით, რომლის მიხედვითაც, 

რეალური სამყარო იდეების სფეროში არსებობს და არა მატერიალური 

საგნებისა;  პოეტი კი, ანუ ხელოვანი, მხატვარი ... ბაძავს არა იდეას, 

არამედ ოსტატის მიერ შექმნილ ნივთს, ანუ რეალურის ასლს, ამიტომ 

მიმბაძველის მიმბაძველია და შორს დგება სინამდვილისგან – „პოეზი-
ის უმთავრესი დანაშაული (კი) ტყუილზე აგებული ამბავია“ (რატი-

ანი, 2005, გვ. 18). მკვლევარი ასკვნის, რომ ტრაგედია პლატონისათვის 

სიყალბის მაღალი ხარისხით გამოირჩევა, რადგან მასში „დაბრმავებუ-
ლი გონის ირაციონალური მდგომარეობა“ აისახება.  

პლატონის შეფასებას, რასაკვირველია, მოჰყვება არისტოტელეს 

კონცეფციის ანალიზი: არისტოტელე, ერთი მხრივ, ეთანხმება პლატო-

ნის მსჯელობას პოეზიის, როგორც ბაძვის, გააზრების შესახებ, მეორე 

მხრივ კი, მატერიალური სამყარო  რეალობად წარმოუდგება და არა 

ასლად, რაც ძირეულად ეწინააღმდეგება მასწავლებლის მსოფლხედ-



490 
 

ვას. ამასთანავე, არისტოტელესთვის პოეზია არ არის რეალისტური 

სურათის შექმნის მხოლოდ მცდელობა, ის  „პირობითობაა შესაძლებ-
ლობასა და აუცილობლობას შორის“; ამ მსჯელობებით, ირმა რატიანი 

მიახვედრებს მკითხველს, რომელი მათგანი (პლატონი თუ არისტო-

ტელე) უფრო ახლოსაა პოეზიის სიღრმისეულ გაგებასთან. ირმა რატი-

ანი არა მხოლოდ პოეზიის არისტოტელესეულ არსს ხსნის, არამედ  

მის დანიშნულებასაც – შემოქმედებითი ბაძვა შესაძლებლობას აძლევს 

პოეზიას რეალობა რადიკალურად შეეცვალოს; ბაძვა მისთვის ბუნებ-

რივი პროცესია, რომელიც აბედნიერებს ადამიანს. აქედან გამომდინა-

რე, პოეზიაც ჰარმონიისა და რიტმის მეშვეობით სიამოვნებას ანიჭებს 

მკითხველსა თუ მაყურებელს. რატიანის მიზანი არ არის არისტოტე-

ლეს „პოეტიკის“ სრულყოფილი ანალიზი, მას დრამის პოეტიკა აინტე-

რესებს, ამიტომაც ტრაგედიის, როგორც  მიბაძვის ფორმის,  მკაცრად 

სტრუქტურირებულ ჩარჩოზე საუბრობს და უხსნის მკითხველს, ამგ-

ვარი სტრუქტურა როგორ არეგულირებს და აკონტროლებს მაყურებ-

ლის ემოციებს. ტრაგედიის „ფორმის თეორიას“ ირმა რატიანი არის-

ტოტელეს პოეტიკის უმნიშვნელოვანეს დამსახურებად მიიჩნევს. ზო-

გადად, მკვლევარი აქცენტებს აკეთებს არისტოტელეს თეორიული 

ანალიზის ისეთ დიდ მიღწევებზე, როგორებიცაა ტრაგედიის ფორმის 

ეთიკურობის იდეასთან შერწყმა, კათარსისის ცნება, ტრაგედიის განსა-

კუთრებული ხასიათის დანახვა ინდივიდუალობით გამორჩეულ გმი-

რებში და ა.შ.  

ტრაგედიის გზას ირმა რატიანი ანტიკურიდან მოდერნიზმის 

ეპოქამდე მოუყვება.  ეს „ისტორიაც“ ისეთივე საინტერესოა, როგორც 

კაცობრიობის განვითარების პროცესი, რადგან ასეთი „დიდებული“ 

ჟანრიც კი, როგორიც ტრაგედიაა, ეპოქებთან მიმართებაში ხშირად 

კარგავს თურმე „გვირგვინოსნის“ სტატუსს და შემდეგ კვლავ აღორ-

ძინდება სახეცვლილი ფორმით. რატიანის აზრით, ასეთი დრო ტრაგე-

დიას შუა საუკუნეებში დაუდგა ქრისტიანული კულტურის გავრცე-

ლების მიზეზით, მისი ხელახალი აღორძინება კი რენესანსის ეპოქაში 

მოხდა უილიამ შექსპირის წყალობით, რომელმაც ეს ჟანრი ახალ წე-

სებზე დააფუძნა და გზა გაუხსნა შემდგომ ეპოქებშიც. თუმცა წინააღ-

მდეგობები კვლავაც არსებობდა: რენესანსის ეპოქის აღქმას დაუპი-

რისპირდა კლასიცისტური ხედვა, კლასიცისტურს – რომანტიკული, 

რომანტიკულს – მოდერნისტული და ირმა რატიანი ცდილობს დაწვ-

რილებით წარმოაჩინოს ამ დაპირისპირებათა მიზეზები, რომელთაც 

საბოლოოდ თეორიული შეფასებების განახლება მოჰყვება, მაგრამ 



491 
 

ამავე დროს – ჟანრის აღორძინებაც. ირმა რატიანი ცოტა პოეტურადაც 

კი გამოხატავს ჟამთა ცვლის ასეთ მდინარებას: „XVIII საუკუნიდან 
პლატონისა და არისტოტელეს მიერ დაწყებულ დიალოგში ეტაპობ-
რივად ჩაერთვებიან ლესინგი, ჰეგელი, შოპენჰაუერი, კირკეგორი, 
ნიცშე, კამიუ, შტაინერი, ბენიამინი, ჟირარი და სხვა მოაზროვნეები, 
რომლებიც საკუთარი ფილოსოფიური და თეორიული პლატფორმი-
დან განსაზღვრავენ ტრაგედიის არსს“. მკვლევარიც ფეხდაფეხ მიუყ-

ვება იმ ცვლილებებსა და დაზუსტებებს, რომლებსაც ეს მოაზროვნე-

ები გამოკვეთენ ახალ მიდგომებსა და მიმართულებებში. რატიანი 

უაღრესად საინტერესოდ შლის „თანაგრძნობის თეატრისა“ (ლესინგი) 

თუ  „ორი სიმართლის“ (ჰეგელი), ტრაგედიის მუსიკიდან დაბადების 

(ნიცშე), „ოიდიპოსის კომპლექსის“ (ფროიდი), კომედიის გარდაცვ-

ლილ ჟანრად გამოცხადების (შტაინერი), ცხოვრების ტრაგიკული 

აბსურდულობის (კამიუ), მსხვერპლშეწირვის (რენე ჟირარი) თეორი-

ების  კონცეფციებს.  ის ყურადღებას ამახვილებს  არა მხოლოდ ეპოქა-

თა ფილოსოფიურ-იდეოლოგიურ ხედვებზე, რომლებიც ცვლის ჟან-

რის სპეციფიკას,  არამედ ტრაგედიის ტრანსფორმაციის სოციალურ 

პირობებზეც. 

განვითარების პროცესის აღწერისას მკვლევარი საგანგებოდ ჩერ-

დება უილიამ შექსპირის დამსახურებაზე და მის შემოქმედებას ტრა-

გედიის ჟანრის ისტორიაში ახალი ერის დასაწყისად მიიჩნევს; გამო-

ყოფს ამ პერიოდის (რენესანსის) ესთეტიკის მთავარ პრინციპებს და 

მათგან გამომდინარე იმ სიახლეებს, რომლებითაც შექსპირმა გაამ-

დიდრა ტრაგედიის ჟანრი. ირმა რატიანი მსჯელობს კლასიციზმის 

ეპოქის ფრანგულ და ბაროკოს ეპოქის ესპანურ ტრაგედიებზე, კლასი-

ციზმის კანონის დაძლევის მიზეზებზე (ბურჟუაზიული დრამა, „ვა-

იმარული კლასიციზმი“ და პოსტრომანტიკული ტრაგედიები); ხსნის, 

თუ როგორ იცვლება ტრაგედიის სტრუქტურა და თემატიკა ეპოქათა 

ესთეტიკისა და „მეამბოხე გენიოსთა“ წყალობით; როგორ ინაცვლებს 

ტრაგედიის „სიმძიმის ცენტრიც“ ამბიდან პიროვნებაზე, პიროვნები-

დან მის ხასიათზე, „გმირიდან“ „მსხვერპლზე“ და ა.შ. გამოჰკვეთს 

მთავარ ასპექტებს პიერ კორნელის, ჟაკ რასინის, ლოპე დე ვეგას, ტირ-

სო დე მოლინას, პედრო კალდერონ დე ლა ბარკას, იოჰან ვოლფგანგ 

გოეთეს, ფრიდრიხ შილერის, ჰენრიკ იბსენის ტრაგედიებიდან; საგან-

გებოდ განიხილავს აბსურდის თეატრის ფუძემდებლის – სემუელ ბე-

კეტის შემოქმედებას, ხოლო თავად აბსურდის თეატრს „მოდერნულო-
ბის ეპოქის ლოგიკურ პირმშოს“ უწოდებს. 



492 
 

ირმა რატიანი არ კმაყოფილდება მხოლოდ დრამატურგთა შე-

მოქმედებითი პრინციპების განხილვით ეპოქათა კვალდაკვალ და 

ჟანრის თეორეტიკოსთა შეხედულებებსაც წარმოაჩენს. მათგან გამო-

ყოფს ლესინგს, რომელიც ფლობდა დიდ ინფორმაციას დასავლურ 

ქვეყნებში მიმდინარე ლიტერატურული პროცესებისა და ფილოსოფი-

ური აზრის შესახებ, რომელიც დაუპირისპირდა ნიკოლა ბუალოს 

მიერ შემუშავებულ ნეოკლასიცისტურ კონცეფციას; ვილჰელმ ჰეგელს, 

რომელმაც არისტოტელეს შემდეგ ტრაგედიის ყველაზე თანმიმდევ-

რული თეორია შეიმუშავა; ფრიდრიხ ნიცშეს, რომელიც ჰეგელის ტრა-

გედიის თეორიას დაუპირისპირდა ევროპული კულტურის გადაფა-

სებით; ზიგმუნდ ფროიდს, რომელმაც ხასიათების ფსიქოანალიზზე 

დაყრდნობით ტრაგედიის მიზნად გმირის, ავტორისა და მაყურებლის 

სუბლიმაცია დასახა; რენე ჟირარს, რომელმაც ტრაგედია აბრაამისა და 

ისააკის ბიბლიურ მითზე (მსხვერპლშეწირვაზე) წარმოდგენილ რეფ-

ლექსიად მიიჩნია  ... ირმა რატიანი ჟანრის თეორეტიკოსთა ნააზრევის 

კრიტიკულ მიმოხილვასაც გვთავაზობს როგორც თავად მის მიერ შე-

ნიშნულს, ასევე სხვა მნიშვნელოვანი ავტორების მიერ გაანალიზე-

ბულსაც: მაგალითად, რეინოლდ უილიამსის მიერ ლესინგის კრიტი-

კას, მარკ როშესა და ჯენიფერ უელესის ნაშრომებში წარმოჩენილ ჰე-

გელის ტრაგედიის თეორიის   ძლიერ და სუსტ მხარეებს; ნიცშეს თე-

ორიის ანალიზს ჯეიმს პორტერისა და ჯენიფერ უოლესის მიერ; ფრო-

იდის შეცდომების წარმოჩენას იუნგის მიერ და ა.შ. ირმა რატიანი 

დასკვნების სახით წარმოადგენს იმ მიზეზებს, რომლებმაც ტრაგედიის 

ჟანრის თეორიათა ანალიზისას განსჯა და კამათი გამოიწვია.  

წიგნის ავტორი ღირებულებებს ლიტერატურათმცოდნეობითი 

თვალსაზრისით აფასებს. მისი მყარი პოზიცია, შეიძლება საკამათოც, 

მაგრამ უაღრესად პრინციპული, ავტორის შემდეგ სიტყვებში ცხად-

დება: „არაფერი ღირებული, მათ შორის არც ლიტერატურული ტექს-
ტი, არ იქმნება ავტორის მიერ წინასწარ დადგენილი წესების ფარგ-
ლებში, მაგრამ ინტერპრეტატორი, ანუ კვლავშემქმნელი, რომელიც ახ-
დენს ტექსტის რეკონსტრუქციას მასში გამოკვეთილი თუ ნაგულის-
ხმევი წესების გათვალისწინებით, ხშირად უფრო სწორ ახსნას აძლევს 
ტექსტის დაფარულ და გაუგებარ შრეებს, ვიდრე ავტორი“ (რატიანი, 

2025, გვ.  95). მკვლევრის პოზიცია მთელ წიგნში შეიგრძნობა. 

ქართველი მკითხველისათვის ყველაზე საინტერესო მესამე 

თავია  – „ტრაგედიის ჟანრის კანონის რეფლექსია ქართულ მწერლო-

ბაში და თეორიული წაკითხვების შესაძლებლობები“. მკითხველი ამ 



493 
 

თავში გაეცნობა ავტორიდ საყურადღებო მოსაზრებას რამდენიმე 

მნიშვნელოვან საკითხზე: რამდენად აისახა ქართულ დრამატურგიაში 

ზოგადად ტრაგედიის ჟანრის განვითარების ეტაპები, რამდენად არის 

ის მსოფლიოს დრამატურგიის ნაწილი და რა ადგილს იკავებს მასში, 

რამდენად შეესაბამება მას ტრაგედიის ჟანრის თეორიები, რომლებიც 

ეპოქათა კვალდაკვალ იქმნებოდა? თუნდაც, განვითარების რა ეტაპი 

გამოტოვა ქართულმა დრამატურგიამ? 

ეს თავი სწორედ იმის აღნიშვნით იწყება, რომ ქართული მწერ-

ლობა „გვიანი რეალიზმის“ ეპოქიდან მოყოლებული უერთდება ევრო-

პული დრამატურგიის წამყვან ტრენდებს და ასევე ასიმილირდება 

ტრაგედიის ახალ თეორიებთანაც. და, მიუხედავად იმისა, რომ ახალ-

ფეხადგმული ქართული დრამატურგიის რეპერტუარში არ მოგვეპო-

ვება კლასიკური ტრაგედიები, ირმა რატიანი თვლის, რომ „ორიგინა-
ლური ქართული პროზაული ტექსტები დრამის ქარგასა და ხერხებ-
ზეა აგებული და ჰიბრიდულ ხასიათს ატარებს“. უფრო მეტიც, „შედა-

რებით მწირ“ ქართულ დრამატურგიას ზურგს უმაგრებს მხატვრული 

პროზის სწორედ ის ნიმუშები, რომლებიც შინაარსობლივადაც და 

სტრუქტურულადაც შეესაბამება კლასიკური დრამის პრინციპებს; ამი-

ტომაც მათ ავტორი პირობითად უწოდებს ქართულ დრამატურგიულ 

პროზას, რომლის წყალობითაც ქართული მწერლობა უერთდება ტრა-

გედიის თეორიებს და, ამავე დროს, თავის ორიგინალურ ბუნებას 

წარმოაჩენს.  

ქართული დრამატურგიული პროზის ანალიზს ირმა რატიანი 

ალექსანდრე ყაზბეგის „ხევისბერი გოჩათი“ იწყებს, ხოლო მის ავტორს 

ქართველ ტრაგიკოსს უწოდებს. მსხვერპლის ნიშნებითა და მოდე-

ლით, ბედისწერის ფაქტორით,  ჩანაცვლების რიტუალითა (ჯვრისწე-

რაზე ონისე ანაცვლებს გუგუას, გუგუა ანაცვლებს ონისეს მოღალატის 

როლში) და ეთიკურ-ღირებულებითი ანტაგონიზმიდან გამოსავლის 

გზის ძიებით (მამის მიერ შვილის მოკვლით)  მკვლევარი ნაწარმოებს 

ანტიკურ ტრაგედიებს უკავშირებს, ვნებათაღელვით – შექსპირისას, 

ტანჯვის პარადიგმის დეკლარირებით (როდესაც გოჩა არიგებს ონი-

სეს) – შოპენჰაუერისეულ  კონცეფციას, თუმცა კარგად ამჩნევს იმ განს-

ხვავებებსაც, რომელთაც ქართული ტექსტი („ხევისბერი გოჩა“) შე-

იცავს. ირმა რატიანის ანალიზის შეჯამება შემდეგია: „სახეზეა ანტი-
კური დრამის კანონებით დაწერილი თანამედროვე მოთხრობა, რო-
გორც ჰიბრიდული ჟანრული მოდელი, სრულიად ინოვაციური XIX 
საუკუნის ქართული ლიტერატურისათვის (და არა მარტო)“. 



494 
 

ირმა რატიანს მიაჩნია, რომ სრულფასოვანი დრამის მოთხოვნებს 

XIX საუკუნის ქართულ ლიტერატურაში მხოლოდ დავით ერისთავის 

„სამშობლო“ აკმაყოფილებს; ამავე დროს პიესა ტრაგიკული დრამის 

(და არა ტრაგედიის) რომანტიკულ და პოსტრომანტიკულ რეფლექსი-

ასაც წარმოადგენს. მკვლევარი დაწვრილებით განიხილავს ამ ჟანრის 

მახასიათებლებს სწორედ დავით ერისთავის „სამშობლოს“ მაგალითზე. 

ჰეგელის ორი სიმართლის ფორმულას ირმა რატიანი საინტერე-

სოდ აკავშირებს ილია ჭავჭავაძის შემოქმედებასთან და საანალიზოდ 

არჩევს ორ თხზულებას – „სარჩობელაზედ“ და „ოთარაანთ ქვრივი“, 

თუმცა შენიშნავს, რომ ქართველი რეალისტი მწერლის ტექსტებში ის 

მხოლოდ სოციალურ სიბრტყეზე იკითხება. გიორგის ტრაგიკული 

სიკვდილი დილემიდან ერთადერთ გამოსავლად და ოთარაანთ 

ქვრივის კვდომის დასაწყისად მიჩნია (ვფიქრობთ, არცაა საკამათო). 

ბოლო სცენაში ოთარაანთ ქვრივის სიკვდილს ქრისტეშობის ღამეს, 

გიორგის დაბადების დღეს, მკვლევარი „ქრისტეს დაბადების ბიბლი-

ური არქეტიპის სიუჟეტურ დამდაბლებას“ უწოდებს, მთლიანად 

მოთხრობას კი, ფრაის მეთოდოლოგიით, შემოდგომისა და ზამთრის 

მითების მოდელს მიაკუთვნებს. 

„გმირის“ „მსხვერპლად“ ტრანსფორმაციის პარადიგმა, რომელიც 

ევროპულ მწერლობაში გვიანი რეალიზმისა და მოდერნიზმის დასა-

წყისში (1880-90-იანი წლები) აისახა, ირმა რატიანის აზრით, სახეზეა 

ვაჟა-ფშაველას პოემებში – „ალუდა ქეთელაური“, „სტუმარ-მასპინძე-

ლი“, „გველის მჭამელი“.  სწორედ ამ ხედვის ახალი პერსპექტივის 

გამო მკვლევარს ვაჟას შემოქმედება ესახება „გზად ახალი ლიტერატუ-
რული ეპოქისაკენ“. ამ გზის პიონერად კი დავით კლდიაშვილი მიაჩ-

ნია მსხვერპლთა მრავალფეროვანი გალერეით. კლდიაშვილის სტი-

ლი, რატიანის აზრით, თანამედროვე ტრაგედიის ნაზავია შექსპირი-

სეულ ტრაგიკომედიასთან, რომლის შედეგიცაა ქართული თანაგრ-

ძნობის თეატრის ფორმირება. კლდიაშვილის „დარისპანის გასაჭი-

რით“ და „ირინეს ბედნიერებით“, მკვლევარის მართებული მტკიცებუ-

ლებით, „შედგა თანამედროვე ევროპული ტრაგედიის პრემიერა ქარ-

თულ ეროვნულ დრამატურგიაში“, ხოლო მოთხრობით „სამანიშვი-

ლის დედინაცვალი“, რომელსაც რატიანი ტრაგედიის ქარგაზე აგე-

ბულ ჰიბრიდული ჟანრების რიგს განაკუთვნებს და რომელიც მრა-

ვალჯერ დაიდგა ქართულ სცენაზე, საფუძველი ჩაეყარა ლესინგისე-

ულ თანაგრძნობის თეატრის ფორმას. ზოგადად, თეორიული თვალ-

საზრისითაც ირმა რატიანს მართებულად მიაჩნია მისი წაკითხვა სწო-



495 
 

რედ ლესინგის თანაგრძნობის თეატრის ჭრილში. რადგან „ტექსტის/ 

პიესის“ ბოლოს თავიდან იბადება მკითხველი/მყურებელი“ და ეს გზა 

გადის სწორედ „ლესინგისეულ თანაგრძნობაზე, როგორც მკითხვე-

ლის/მაყურებლის მორალური გაუმჯობესების ფორმაზე“.  

ირმა რატიანი ამჩნევს, რომ ქართული მოდერნისტული მწერლო-

ბის ღირებული ნაწილი ნიცშეანური ნიჰილიზმითაა გაჟღენთილი, 

ხოლო მწერლობის ამ ფრთის ერთ-ერთი საეტაპო ტექსტი არის ნ. ლორ-

თქიფანიძის „ტრაგედია უგმიროთ“. „ნარაციული თვალსაზრისით, – 

წერს ი. რატიანი, – ტექსტი მოდერნისტულია, კერძოდ, იმპრესიონის-

ტული, ხოლო ჟანრული თვალსაზრისით – ტრაგედიის ნიცშეანურ 

სქემაზეა გამართული“. ავტორი განიხილავს საკითხს, თუ რამდენად 

ესადაგება თხრობის იმპრესიონისტული მანერა ტრაგედიის გათამა-

შების მოდერნისტულ ტენდენციას და  დაწვრილებით ჩამოთვლის 

ლიტერატურული იმპრესიონიზმის „კომბინირებულ“ (მხატვრობისა 

და ლიტერატურისათვის საერთოს) მახასიათებლებს. ამის შემდეგ 

მკითხველი თავისთავად ხვდება, რომ ამ მახასიათებლების კომბი-

ნაცია იდეალურად ესადაგება ტრაგედიის იმპრესიონისტურ ინსცე-

ნირებას, რომელშიც განსაკუთრებული სიმძაფრით აისახება გმირი-

დან მსხვერპლადქცევის პროცესი. ლორთქიფანიძის ორგვერდიან ნო-

ველაში მკვლევარი ამჩნევს და გამოკვეთს პარალელებს სოფოკლეს, 

შილერისა და იბსენის ტრაგედიებთან. ნოველიდან მოყვანილი მაგა-

ლითების საფუძველზე მკვლევარი ასკვნის: „ქართველი ავტორის ამ 

უაღრესად დრამატულ ტექსტში არისტოტელესეული „უნებლიე დანა-

შაული“ შილერისეულ „ცხოველურის პრევალირებაში“ ტრანსფორ-

მირდება და იბსენისეულ სოციალურ ტრაგედიად ყალიბდება. 

ნიცშეანური თეორიის ჭრილში კითხულობს ირმა რატიანი ლეო 

ქიაჩელის ერთ-ერთ საუკეთესო მოთხრობას – „თავადის ქალი მაია“ 

და მასში ანტიკური ტრაგედიის არაერთ საკვანძო ცნებას გამოყოფს, 

ასევე შექსპირის ტრაგედიის მოტივებს, რომლებიც ერწყმის მოდერ-

ნიზმის ეპოქისა და პოსტნიცშეანური სამყაროს მთავარ კითხვას: „სად 
მიიდრიკოს თავი ღმერთისაგან მიტოვებულმა ადამიანმა?“ 

მიხეილ ჯავახიშვილის მოთხრობას „კურდღელი“  ირმა რატიანი 

მართებულად მიიჩნევს ფროიდის ფსიქოანალიტიკურ სეანსად, იმ 

განსხვავებით, რომ „კლინიკური ნარატივს“ მწერალი „მხატვრულ ნა-

რატივად“ გარდაქმნის. ტექსტის მთელ რიგ ფრაზებს კი დრამატული 

პიესისათვის დამახასიათებელ ფრაზეოლოგიად თვლის. ამ მოთხრო-



496 
 

ბაშიც ირმა რატიანი მწერლის  მხატვრული ოსტატობის წარმოსაჩენად 

გადამწყვეტ მნიშვნელობას ანიჭებს დანაშულისა და მსხვერპლის თემას. 

კამიუს ეგზისტენციალური ფილოსოფიისა და აბსურდის თე-

ორიის რეფლექსიას ხედავს ავტორი გურამ რჩეულიშვილის მოთხრო-

ბაში „ალავერდობა“ და შემოქმედთა მსგავსებას „პარალელიზმებითა“ 

და „თანადამთხვევებით“ ხსნის, ხოლო რჩეულიშვილის შემოქმედე-

ბით მეთოდს ნეორეალისტურს  უწოდებს, თუმცა იმასაც აღნიშნავს, 

რომ საბჭოთა ქვეყნებში ფორმირებული ნეორეალისტური ნარატივი 

რიგი მიზეზების გამო განსხვავდება დასავლეთ ევროპულისგან, ის 

ჩამოშორებულია პოლიტიკურ თემატიკასა და იდეოლოგიას და თავი-

სუფლების მოლოდინით გაჯერებულ ფიქრიან ლიტერატურადაა ჩა-

მოყალიბებული. ირმა რატიანი წერს: „ალავერდობის“ გმირის ამბოხი 
შეიძლება განვიხილოთ, როგორც პირველი ეგზისტენციალური ამბო-
ხება ქართულ მწერლობაში აბსურდული რეალობისა და მონობის იმ 
ტიპის წინააღმდეგ, რომელიც საბჭოთა ტოტალიტარული რეჟიმის პი-
რობებში სუფევდა საქართველოში“. 

კამიუს ფილოსოფიის გავლენად მიიჩნევს მკვლევარი ახალი 

ტიპის დისკურსის – საბჭოთა აბსურდის - ფორმირებასაც ქართულ 

ლიტერატურაში, რომელიც რეალიზდა ნიჰილიზმის, გროტესკულისა 

და კომიკურის ნიღბის მიღმა. კამიუს „სიზიფეს მითის“ მეამბოხე პა-

თოსი კი ნაირგვარ სახეობად ჩაიშალა. რევაზ ინანიშვილის „ბიჭიკოს 

ავადმყოფობის ისტორიას“ მკვლევარი  ქართული მწერლობის ამ ფორ-

მირების ერთ-ერთ მაცნე ტექსტად სახავს, მიუხედავად იმისა, რომ 

ბიჭიკოს ამბოხის გამოხატულება – სიგიჟე - სხვადასხვა ეპოქის ტრა-

გიკული პათოსის მრავალ ტექსტშია გაჟღერებული. 

ჩვენთვის, ქართული დრამატურგიის კვლევის თვალსაზრისით, 

უაღრესად მნიშვნელოვანია მეოთხე თავი, რომლის სათაურშივეა 

გამოკვეთილი ავტორის მთავარი სათქმელი – „არა-ტრაგედია: ქართუ-

ლი ორიგინალური დრამატურგიის ფორმირება და მისი ბმა ევროპულ 

დრამატურგიასთან“. XIX საუკუნის ახალფეხადგმულ თეატრს გიორგი 

ერისთავის ხელმძღვანელობით ირმა რატიანი მართებულად აკავში-

რებს მოლიერის სახელთან. ეს დაკავშირება მთავარმართებელ გრაფ 

ვორონცოვისგან მოდის, თუმცა რატიანის მიზანი მხოლოდ დაკავში-

რება როდია, მკვლევარი მიმოიხილავს კლასიციზმის პოეტიკური 

კანონის როგორც სუსტ, ისე ძლიერ მხარეებს, განსაკუთრებით „სამთა 

ერთიანობის“ კანონს, ჟანრებისა და სალიტერატურო ენის დიფერენ-

ცირებას, იმ შინაარსობლივ დაპირისპირებულობას, რომელიც არსე-



497 
 

ბობდა „სოციალურ ფასადსა“ და რეალურ მდგომარეობას შორის, მო-

ლიერის მიერ კომედიის ჟანრის წინ წამოწევას და უპირატესობის მი-

ნიჭებას, მის უნარს – „მოახდინოს რთული რეალობის რეცეფცია სიცი-

ლის მეშვეობით“, ნიღბების მორგების განსაკუთრებულ ხელოვნებას 

და დრამატურგის ლიტერატურულ მეთოდს რატიანი „მოლიერისე-

ულ რეალიზმს“ უწოდებს. მოლიერის მხატვრული პრინციპების რეფ-

ლექსირებას კი XIX საუკუნის მეორე ნახევრის ქართულ კომედიაში 

ხედავს და ეჭვით სვამს რიტორიკულ კითხვასაც – „ვინძლო იმიტომ, 
რომ პოლიტიკურ და სოციალურ ორმაგ სტანდარტს ამოფარებულ 
ქართულ საზოგადოებას სწორედ მოლიერისეული ნიღბები ესაჭირო-
ებოდა?“ ის იმ მთავარ განმასხვავებელ ნიშანსაც შენიშნავს, რომ 50-60-

იანი წლების ქართული პროზა და დრამატურგია შორს იდგა ბურჟუას 

დასავლური გაგებისაგან და მომდევნო სოციალური პროცესების გამო 

ვერც მოასწრო მისი ჩანასახოვანი ფაზის დაძლევა. 

გიორგი ერისთავის კომედიებში ირმა რატიანი გამოყოფს არის-

ტოკრატის, ბიუროკრატისა და ვაჭრის ნიღბებს და მსჯელობს ნიღბე-

ბის „ორგემაგე“ ბუნებაზე. ერისთავის შემდგომ ავტორი გადადის 

ზურაბ ანტონოვის პიესების მიმოხილვაზე, რომლებიც „არანაკლები 
სოციალური სიმწვავით გამოირჩევა და ისევე, როგორც მოლიერის კო-
მედიები, ორმაგი შრის სტრუქტურას ეფუძნება“. ირმა რატიანი იმასაც 

შენიშნავს, რომ მოლიერისეულ „სულელების ენას“ (ულოგიკოს) ქარ-

თველი დრამატურგები „ბაბილონის გოდოლის“ (ერთმანეთის არ ეს-
მით) ეფექტით ამდიდრებენ და ენის გამდიდრების უაღრესად ორიგი-
ნალურ ვერსიას გვთავაზობენ“. 

XIX საუკუნის მწერლობიდან ირმა რატიანი XX საუკუნის დასა-

წყისის ქართულ მწერლობაზე გადადის, რომელშიც ნიღბის ესთეტი-

კამ და სატირულ-გროტესკურმა სიცილმა საინტერესო განვითარება 

ჰპოვა. ირმა რატიანი ამჩნევს, რომ ამ ეპოქაში, როცა საქართველომ 

ჯერ თავისუფლება იგემა (1918-1921), ხოლო შემდეგ ბოლშევიკური 

ხელისუფლების დიქტატურაში მოექცა და მწერალიც საკუთარი პრინ-

ციპების მსხვერპლად იქცა, ტრაგედიის იდეას დაუპირისპირდა რევო-

ლუციური ცვლილებების იდეა და ტრაგედიის იდეა ტრანსფორმირდა 

სხვადასხვა მოდელებში (სოციალური ტრაგედია და ე.წ.  „პირადი 

ტრაგედია“), რომლებმაც ზუსტად აირეკლეს თანამედროვე დრამა-

ტურგიის სულისკვეთება – პოლიტიკური და სოციალური ცვლილე-

ბების დაპირისპირება ტრადიციულ კლასობრივ აზროვნებასთან  და 

სათქმელის გამოხატვა ალეგორიის ხერხით. ამ მხრივ ირმა რატიანს 



498 
 

სამაგალითოდ მოჰყავს პოლიკარპე კაკაბაძის პიესა „ყვარყვარე თუთა-

ბერი“, რომლის სტილური ორიგინალობის წყაროდ მკვლევარი ეროვ-

ნულ დრამატურგიას მიიჩნევს, კონცეპტუალურ წყაროდ კი გერმანუ-

ლი დრამატურგის, ბერტოლდ ბრეხტის შემოქმედებას, რომელმაც 

გაააქტიურა ისტორიულ-პოლიტიკური დისკურსი თანამედროვე რე-

ალობის სტილში. სწორედ ამ კუთხით განიხილავს ირმა რატიანი 

შალვა დადიანის  პიესას „გუშინდელნი“, რომელიც აირეკლავს რო-

გორც ქართული სოციალური კომედიების, ასევე XX საუკუნის დასა-

წყისის რევოლუციური და სოციოპოლიტიკური დრამის ტენდენციებს 

და პოლიკარპე კაკაბაძის „ყვარყვარე თუთაბერს“, რომელიც კრიტიკაა 

ყალბ მორალზე დაფუძნებული პოლიტიკური სისტემისა გროტესკის, 

სატირისა და იუმორის მეშვეობით, რომლის ფინალიც წინასწარმეტყ-

ველურია და ირმა რატიანის სიტყვებით ასე გამოიხატება – „სანამ ტო-
ტალიტარული რეჟიმები და დიქტატურები იარსებებს, ყვარყვარებიც 
იბარტყებენ და ისევ „აცოცდებიან“.  

„თავის დავიწყების ქართული გზა“ ჰქვია მეოთხე თავის ერთ-

ერთ ქვეთავს, რომელიც, ირმა რატიანის აზრით, უნებლიეთ გვაბრუ-

ნებს კარნავალურ მოდელთან. პიესის ბოლოს ვერ სცნობენ გადაცმულ 

ყვარყვარე თუთაბერს; ავქსენტი ცაგარელის ხანუმაც  საპატარძლოდ 

გადაცმული ეჩვენება სონას საქმროს, რათა უარყოფითი ზემოქმედე-

ბით გადააფიქრებინოს ქორწინება. „გადაცმის“ კარნავალური ეფექტი, 

მკვლევრის აზრით, არ აცხადებს პრეტენზიას კონცეპტუალურ სიღრ-

მეზე, მას მხოლოდ გროტესკულობის დატვირთვა აქვს; და მოულოდ-

ნელად ირმა რატიანს მსჯელობა კონსტანტინე გამსახურდიას რომან-

ზე – „დიდოსტატის მარჯვენა“ – გადააქვს, რომელიც, მიუხედავად ის-

ტორიულობისა, წარმოადგენს რეფლექსიას რეალურ სოციო-პოლიტი-

კურ კონტექსტზე. მრავალ ეპიზოდთაგან მკვლევარი გამოარჩევს მეფე 

გიორგის გლახუნად გარდასახვის სცენას და მას იტალიური კომედია 

დელ’არტეს  ესთეტიკის და, მეორე მხრივ, ბახტინისეული კარნავალი-

ზაციის თეორიის  ერთ-ერთ კლასიკურ რეპრეზენტაციად მიიჩნევს. ამ 

ეპიზოდს ის თვლის საკუთარი თავისა და საკუთარი ცხოვრების წესის 

მიმართ პერსონაჟის ამბოხების მცდელობად, რაც ამავდროულად 

ამბოხების მცდელობაა არსებული ოფიციოზის (რომლის უმაღლეს 

რგოლს მეფე თავად წარმოადგენს) და საეკლესიო დიქტატურის წი-

ნააღმდეგ, „რომელსაც, როგორც მონარქი თავად საჭიროებს“. რატიანი 

იმასაც აღნიშნავს, რომ „გადაცმის“ ეპიზოდი რადიკალურად ცვლის 

პერსონაჟთა ბედისწერას ტექსტში (სწორედ ამ დროს ხვდება მეფე 



499 
 

კონსტანტინე არსაკიძეს, რომელსაც მოგვიანებით სვეტიცხოვლის აგე-

ბას ავალებს და ა.შ.) და, აქედან გამომდინარე, სახეზეა ეპიზოდის 

როგორც კონცეპტუალური სიღრმე, ასევე კარნავალური ამბოხის  

დელიგირებაც. 

ირმა რატიანი ქართულ დრამატურგიაში ახალი ეტაპის მანიშნებ-

ლად თვლის გიორგი ნახუცრიშვილის პიესას „ჭინჭრაქა“, რომელშიც 

1930-40-იანი წლების პოლიტიკური ალეგორია პოლიტიკური ფენტე-

ზის ჟანრში ტრანსფორმირდება. მკვლევარი ამ ჟანრის წარმოქმნას 

ქართულ ლიტერატურაში პოსტსტალინურ პერიოდში დაწყებულ პო-

ლიტიკური ლიბერალიზაციის შედეგად აღიქვამს, ხოლო დრამატურ-

გის ერთ-ერთ დამსახურებად მიიჩნევს „შხამსაწინააღმდეგო“ საშუ-

ალების აღმოჩენას ტანჯვის მიზეზის წინააღმდეგ, რაც, მისი აზრით, 

აზროვნების ახალი ეტაპის დასაწყისია ქართულ მწერლობასა და დრა-

მატურგიაში. ეს საწინააღმდეგო საშუალება ბოროტი პოლიტიკური 

სისტემის წინააღმდეგ კი სიყვარულია. 

თანამედროვე ქართული დრამატურგია, რატიანის აზრით, თანა-

მედროვე ადამიანის, შემდეგ კი პოსტსაბჭოთა ადამიანის ფორმირებას 

მოემსახურება, რაც სამომავლო კვლევის საგნად იქცევა. 

ჩვენ მოკლედ განვიხილეთ წიგნში დასმული ამოცანები, მსოფ-

ლიო და ქართული დრამატურგიის განვითარების ეტაპები და ტენ-

დენციები. წიგნის განსაკუთრებული მნიშვნელობა ქართული ორიგი-

ნალური ტექსტების გააზრებაა საერთაშორისო ლიტერატურული პრო-

ცესის ჭრილში. აქვე გვინდა იმ კითხვაზეც გავცეთ პასუხი, რომელიც 

წიგნის კითხვისას დაგვებადა: რამდენად მიზანშეწონილია დრამის 

პოეტიკის განხილვა დრამატურგიულ ტექსტებთან ერთად ისეთი 

პროზაული ტექსტებით, როგორებიცაა, ვთქვათ, ილია ჭავჭავაძის 

„ოთარაანთ ქვრივი“, „სარჩობელაზედ“, ვაჟა-ფშაველას პოემები, დავით 

კლდიაშვილის „სამანიშვილის დედინაცვალი“, ნ. ლორთქიფანიძის 

„ტრაგედია უგმიროთ“, ლეო ქიაჩელის „თავადის ქალი მაია“, მიხ. ჯა-

ვახიშვილის „კურდღელი“, გურამ რჩეულიშვილის „ალავერდობა“ და 

კონსტანტინე გამსახურდიას „დიდოსტატის მარჯვენა“ ?! დრამა ხომ 

მსახიობთათვის დაწერილი დიალოგური ტექსტია, რომელიც ცოცხა-

ლი შესრულებით უნდა დაიდგას სცენაზე, სწორედ ამ ნიშნით განს-

ხვავდება ის თხრობითი ეპოსისაგან! წიგნის განსხვავებულობა სწო-

რედ ისაა, რომ მკვლევარმა ორიგინალურ ქართულ პროზაულ ტექს-

ტებში დაინახა დრამის ქარგა, ხერხები, პრინციპები და განვითარების 

ტენდენციები (მათ პირობითად დრამატურგიული პროზა უწოდა), 



500 
 

რითაც ქართული მწერლობა ტრაგედიის მსოფლიო თეორიებს და-

უკავშირა  და ევროპული ლიტერატურის კვალდაკვალ განიხილა ისე, 

რომ მისი ორიგინალური ბუნებაც წარმოაჩინა. ეს ორიგინალური 

მიდგომა ირმა რატიანის ნაშრომს განსაკუთრებულად ღირებულს 

ხდის სამეცნიერო თვალსაზრისით და წარმოაჩენს მისი ავტორის 

პროფესიონალიზმს. 

 

 
  


