
423 
 

ივანე  მჭედელაძე 
Ivane Mchedeladze 
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 

 

კულტურული ტრანსფერი ქართულ-უკრაინულ 

ლიტერატურულ ურთიერთობებში: გრიცკო ხალიმონენკო – 

ქართული მწერლობის მთარგმნელი 
 

Cultural Transfer in Georgian-Ukrainian Literary Relations: 

Hrytsko Khalymonenko – Translator of Georgian Literature 
 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10029 

 

Translation as an interdisciplinary field is the subject of research in 

various branches of the humanities. Theoretical reflections on intermedi-

aries, through which literary-cultural relations evolve, have always been and 

remain highly relevant both to translatology and comparative literature 

criticism.  

The work of the Ukrainian Georgian scholar and translator, Hryts 

Khalymonenko, has unjustly remained underappreciated by researchers. As 

highlighted in the selected analytical sources for this presentation, his trans-

lation work is one of the most significant segments in the development and 

diversification of Georgian-Ukrainian literary relations in the second half of 

the 20th century. 

In 2021, an interview with the elderly scholar and translator Hryts 

Khalymonenko was published in the 17-18th and 19th issues of the journal 

„Literary Ukraine“, with the title "The Patriarch's Autumn." This long 

interview features a subtitle: "I am 100% Ukrainian and 100% Georgian." 

The article includes many important and unknown facts that have never 

been analyzed in either Georgian or Ukrainian literary studies concerning 

their literary relations. Consequently, using the methodology of cultural 

transfer, the presentation will be based on the information presented in the 

interview. By generalizing the information, we will analyze the so-called 

"third force," which, according to this methodology, refers to preparing the 

foundation for the acceptance of a foreign cultural context in the recipient 

culture, analyzing literary-cultural processes, supra-literary factors, reve-

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10029


424 
 

aling cultural specifics and intercultural differences, translation norms, and 

more. Research sources also include journalistic materials related to the 

translator in Georgia, as well as Ukrainian-language translations by Khaly-

monenko that I have collected, whose theoretical translational research shows 

the hermeneutic paradigms for understanding foreign texts and cultures. 

The methodology of cultural transfer involves identifying synchronous 

and diachronic relations between the contexts of the transmitting and 

receiving sides. As a result, the presentation will highlight general trends in 

the translation of Georgian literature in Ukraine and its place in the poly-

systemic paradigm of literary translation. The research presents previously 

unknown facts and literary histories – the connections between the transla-

tor and the Ukrainian dissident movement, as well as their opposition to the 

Soviet ideological context (for years, Khalymonenko was on the list of ban-

ned authors, and his texts were not published, including those concerning 

the translation of Georgian literature). To further explore these unknown 

histories, the presentation uses qualitative research, primarily the key 

informant interview. 

 

საკვანძო სიტყვები: თარგმანი, ქართულ-უკრაინული ლიტე-

რატურული ურთიერთობები, კულტურული ტრანსფერი, გრიცკო1 

ხალიმონენკო 

Keywords: Translation, Georgian-Ukrainian Literary Relations, cultu-

ral transfer, Hrytsko Khalymonenko 
 

  

                                                           
1 აღსანიშნავია, რომ სხვადასხვა პერიოდში იგი საკუთარ სახელს ნაშრომებზე 

სხვადასხვანაირად უთითებდა, წინამდებარე სტატიაში ვიხსენიებ საქართველოში 

დამკვიდრებული ფორმით, რომელიც შეიძლება უკვე ტრადიციულ ფორმად იქნეს 

მიჩნეული. ასევე არის მითითებული სტატიაში განხილულ თარგმანებზეც.  



425 
 

თეორიული  შესავალი 
 

ქართულ-უკრაინული ლიტერატურული ურთიერთობების კვლე-

ვის პროცესში სხვადასხვა მიზეზთა გამო შეუსწავლელი მნიშვნელო-

ვანი მასალების აღმოჩენა აძლიერებს მათი მეცნიერული ანალიზის 

ინტენციას თანამედროვე მეთოდოლოგიური კონცეფციების გამოყენე-

ბით. ერთ-ერთი ასეთია გრიცკო ხალიმონენკოს მთარგმნელობითი 

საქმიანობა, რომელიც თავისი მასშტაბურობით, ხარისხითა და მრა-

ვალფეროვნებით განსაკუთრებულ ადგილს იკავებს ლიტერატურული 

კავშირების ისტორიაში. კულტურული დიალოგის თვალსაზრისით 

განსაკუთრებით აქტუალურია ე.წ. შუამავლების საკითხი, რომელთა 

მეშვეობითაც მყარდება/ვითარდება ლიტერატურულ ურთიერთობათა 

პროცესი. აღნიშნული პრობლემის ანალიზისათვის თანამედროვე კომ-

პარატივისტიკასა და ტრანსლატოლოგიაში კანონზომიერად ინერგება 

ახალი თეორია, რომელსაც კულტურულ ტრანსფერს უწოდებენ. 

ევროპულ სამეცნიერო დისკურსზე დაყრდნობით გ. სივაჩენკო 

განიხილავს კულტურული ტრანსფერის მეთოდოლოგიას, რომლის 

ფარგლებშიც ყურადღება ექცევა ერთი კულტურული სივრციდან მე-

ორეში სემიოტიკური გარდაქმნის მრავალწახნაგოვან პროცესებს. კულ-

ტურული ტრანსფერის კვლევის ობიექტად განიხილება თარგმანის 

ისტორია, მისთვის მნიშვნელოვანია უცხო კულტურული ფენომენის 

აღქმა, იმ ფაქტების ანალიზი, თუ რა იცვლება თარგმანის დროს მიმ-

ღებ კულტურაში, როგორია რეციფიენტ კულტურაში უცხო ფენომე-

ნის ახალი გათავისება.  

კულტურული ტრანსფერის თვალსაზრისით ლიტერატურულ 

ურთიერთობათა კვლევის არეალში ექცევა გაცვლის ფენომენი. ეს 

მიდგომა გულისხმობს გადამცემისა და მიმღები მხარის კონტექსტებს 

შორის სინქრონულ და დიაქრონულ მიმართებათა გამოვლენას. ამ 

თეორიულ პარადიგმაში არანაკლებ მნიშვნელოვანია ე.წ. ანკლავები 

და კულტურული გაცვლის აგენტები. ამათში მოიაზრება ერთი კულ-

ტურიდან მეორეში ცოდნის გადამტანი და გამავრცელებელი ფაქტო-

რები, პერსონები. 

ამ მიდგომის მიხედვით ყურადღება ეთმობა როგორც თარგმნი-

ლი ტექსტის შექმნის, ფუნქციონირებისა და აღქმის კონტექსტებს, ისე 

კულტურული გარდაქმნის პროცესის სიღრმისეულ ანალიზს, რომე-

ლიც შიფრავს რთულ პარადიგმას – ამოსავალი კულტურა – ინსტანცია 

– შუამავალი – მიმღები (ანუ გარდამქმნელი) კულტურა. კულტურუ-



426 
 

ლი ტრანსფერის თეორია, – წერს გ. სივაჩენკო, – შეისწავლის „მესამე 

ძალას“. მესამე ძალა ეწოდება მიმღებ კულტურას, რომელიც ამზადებს 

საფუძველს გადმოტანილი ტექსტის ხელახლა წასაკითხად, ამისთვის 

კი საჭიროა ლიტერატურული პროცესების სათანადო ანალიზი (Сива-

ченко, 2019, გვ. 70-81).  

ცნობილია, რომ ლიტერატურული პროცესის განვითარებასთან 

ერთად მთარგმნელობითი პროცესიც ვითარდება და იცვლება. მათი 

ტრანსფორმაციების სპეციფიკური მარკერების გაანალიზების შედე-

გად შესაძლებელია მთარგმნელობითი სკოლისა და ნაციონალური 

ტრადიციებისა განზოგადება, საერთაშორისო ინვარიანტულობისა და 

ნაციონალური განსხვავებულობების გამოვლენა. ამ მოვლენაში ირეკ-

ლება ეპოქის მხატვრული ტენდენციებიც. როგორც თეორიაშია 

აღიარებული: 
 

„მთარგმნელობითი ინოვაციების მექანიზმის სიღრმისე-

ულად გასააზრებლად მნიშვნელოვანია ინდივიდუალური ტა-

ლანტის კავშირის გააზრება არსებულ ტრადიციებთან (თეორი-
ული შეხედულებები თარგმანის შესახებ) ასევე – მთარგმნელის 

მათთან დამოკიდებულება... მთარგმნელი ქმნის ახალ ტექსტს – 

ნაწარმოებს, რომელსაც ეტყობა ორიგინალის სუბიექტური ინ-

ტერპრეტაცია. ზუსტად ეს ხელახლა შექმნილი ტექსტი ხდება 

აღმქმელი კულტურის ღირსება, ხოლო ახალ კულტურულ ველ-

ზე მისი ფუნქციონირება მნიშვნელოვნად არის განპირობებული 

ინტერპრეტატორის ინდივიდუალურობითაც“ (Модебадзе, 2015, 

გვ. 441-442).  
 

აქედან გამომდინარე, კვლევის მიზანია გრიცკო ხალიმონენკოს 

მიერ შესრულებული თარგმანების ანალიზის შედეგად გამოიკვეთოს 

ქართული მწერლობის ფუნქციონირების ზოგადი პარადიგმები უკრა-

ინულ ლიტერატურულ პროცესში.  

ქართული ლიტერატურის უკრაინულად თარგმნის ისტორია 

მეცხრამეტე საუკუნიდან იღებს სათავეს. შეიძლება ითქვას, რომ თავის 

საწყის ეტაპზე ის ინფორმაციულ ფუნქციას უფრო ატარებდა, რადგან 

არ იყვნენ ქართული ენისა და კულტურის მცოდნე უკრაინელი 

მთარგმნელები. ამდენად, სულაც არ არის გასაკვირი, მეოცე საუკუნის 

დასაწყისში დიდი უკრაინელი პოეტი, ლესია უკრაინკა, არცთუ სახარ-

ბიელო შეფასებას რომ აძლევდა ქართულ მწერლობას. როგორც ჩანს, 



427 
 

არსებული თარგმანები ვერ ახდენდა შთაბეჭდილებას უკრაინელ 

მკითხველზე.  

ამ მხრივ სიტუაცია გაუმჯობესდა საბჭოთა პერიოდში, როდესაც 

მხატვრული ლიტერატურის თარგმანი საბჭოთა კულტურული პოლი-

ტიკის მნიშვნელოვანი სეგმენტი გახდა. განსაკუთრებულად დიდი 

მასშტაბები მან მეორე მსოფლიო ომის შემდგომ მიიღო: „მხატვრული 

თარგმანის არნახული მასშტაბებით გაზრდა ემთხვეოდა სახელმწი-

ფოს მისწრაფებას – სსრკ ზესახელმწიფოდ წარმოჩენილიყო“ (Чхаидзе, 

2018, стр. 305). 

გიგანტური კონგლომერატის – მრავალეროვნული საბჭოთა ლი-

ტერატურის ფორმირებაში მნიშვნელოვანი ფუნქციის მქონე მხატვრუ-

ლი თარგმანი „იმპერიული ლიტერატურული ტრადიციების“ (ე. ჩხა-

იძის ტერმინი) პროდუქტი იყო, რომელსაც, იდეოლოგიურის გარდა, 

დიდი კულტურული მნიშვნელობაც ჰქონდა. მასში ასევე გამჭოლად 

აირეკლა რუსული/საბჭოთა კულტურული იმპერიალიზმის ჩამოყა-

ლიბების, განვითარების, მისი დიქოტომიურობისა და დაშლის 

პარადიგმები.  

 უკრაინულ-ქართული მხატვრული თარგმანის პრობლემები XX 

საუკუნის 70-იან წლებში შეისწავლა უკრაინელმა ქართველოლოგმა, 

ლ. ჰრიციკმა და აჩვენა მისი განვითარების სპეციფიკა. ქართული პრო-

ზის უკრაინული თარგმანების თეორიული ანალიზის საფუძველზე 

განაზოგადა წლების განმავლობაში არსებული პროცესის შედეგად 

ჩამოყალიბებული თარგმანის ტრადიციები – როგორ იყენებდნენ უკ-

რაინელი მთარგმნელები როგორც ერთმანეთის, ისე წინა თაობების 

გამოცდილებას, როგორი იყო ახალი კადრების მთარგმნელობითი ოს-

ტატობა და ა.შ. ქართული მხატვრული პროზის უკრაინულად შესრუ-

ლებული თარგმანების შესწავლის საფუძველზე გამოავლინა ქრონო-

ლოგიური ეტაპები და მათთვის დამახასიათებელი სპეციფიკური მარ-

კერები ლიტერატურულ ურთიერთობებათა პროცესში. ამ გზით 

მკვლევარმა აჩვენა, რომ ყოველ ათწლეულში იცვლებოდა, იხვეწე-

ბოდა და მრავალფეროვნდებოდა ქართული მწერლობის უკრაინუ-

ლად თარგმნის პროცესი (Грицик, 1973, стр. 3).  

როგორც მეოცე საუკუნის 60-70-იანი წლების უკრაინული თარგ-

მანმცოდნეობითი სამეცნიერო ლიტერატურიდან ირკვევა, მხატვრუ-

ლი თარგმანის სფეროში ქართულ-უკრაინული ურთიერთობების ახა-

ლი ეტაპი განპირობებული იყო ახალგაზრდა კადრების, უკრაინელი 

ქართველოლოგების, გამოჩენით. დახასიათებულია ამ ეტაპის თარგ-



428 
 

მანის ზოგადი სპეციფიკა – იგი ორიენტირებული იყო მაქსიმალურად 

შეენარჩუნებინა ნაციონალური სპეციფიკა, მინიმუმამდე დაეყვანა გა-

უმართლებელი, წვრილმანი დანაკარგებიც კი. საქართველოში განათ-

ლებამიღებული უკრაინელი მთარგმნელებისთვის დიდი მნიშვნელო-

ბა ენიჭებოდა ნაციონალური სპეციფიკის შესანარჩუნებლად ასლი 

მექანიკურად არ გადაეტანათ, ან კალკირებისთვის არ მიემართათ, 

არამედ მსგავსი სიტყვებით, ან ფუნქციური ეკვივალენტებით შეენარ-

ჩუნებინათ ბალანსი. აქვე ისიც აღნიშნა, რომ საკუთარი სახელების 

გადმოტანაში არსებული პრაქტიკა ვეღარ აკმაყოფილებდა უცხოს 

კულტურული კოლორიტის შენარჩუნებისათვის წაყენებულ ახალ მო-

თხოვნილებებს. თეორიაში საგანგებოდ გამოიკვეთა, რომ ნაციონალუ-

რი სპეციფიკის, რეალიების, გადასატანად მხოლოდ ლინგვისტური ან 

თუნდაც გარკვეული წეს-ჩვეულებების ცოდნა აღარ იყო საკმარისი, 

მთარგმნელი აუცილებლად კარგად უნდა ორიენტირებულიყო იმ 

ხალხის კულტურის ისტორიასა და ტრადიციებში, მის სპეციფიკურ 

ნიუანსებში, რომლის ლიტერატურასაც თარგმნიდა (Грицик, 1973, 72-

78). ქართული მწერლობის თარგმანისათვის წაყენებული მთელი ეს 

მოთხოვნები პროფესიონალურად რეალიზდა უკვე იმ დროიდან, რო-

დესაც აკადემიური თანამშრომლობა დამყარდა თბილისისა და კიევის 

სახელმწიფო უნივერსიტეტების ფილოლოგიურ ფაკულტეტებს შო-

რის. ამ პროექტის შედეგად ჩამოყალიბდა გრიცკო ხალიმონენკო ქარ-

თული ლიტერატურის გამორჩეულ უკრაინულ მთარგმნელად და 

მკვლევრად.  

 
ისტორიული მიმოხილვა 
 

ისტორიდან ცნობილია (ბაქანიძე, 2015), რომ სასწავლო და სამეც-

ნიერო დარგებში ურთიერთთანამშრომლობის მემორანდუმი თბილი-

სისა და კიევის უნივერსიტეტებს შორის დაიდო 1938 წელის 5 დეკემ-

ბერს, თუმცა ამ პერიოდში ჰუმანიტარულ მეცნიერებებში (ვგულისხ-
მობ, ფილოლოგიას) მჭიდრო თანამშრომლობა არ შეინიშნება.  

საქართველოს ეროვნული არქივის უახლესი ისტორიის ცენტრა-
ლურ არქივში მოძიებული მასალების მიხედვით მხოლოდ ფრაგმენ-

ტული კავშირები შეინიშნება სასწავლო და სამეცნიერო დარგში (ფონ-

დი №471, ანაწ. 21, დოკ. 23). საარქივო მასალების შესწავლის საფუძ-

ველზე ვუშვებ ვარაუდს, რომ ამ ხელშეკრულების შედეგი უნდა ყო-

ფილიყო ფილოლოგიის ფაკულტეტზე უკრაინული და ბელორუსული 



429 
 

ლიტერატურების კურსის ჩართვა სასწავლო პროგრამაში (ფონდი 421, 

ანაწ. 21, დოკ. 53). უახლესი ისტორიის ცენტრალურ არქივში შემდგო-

მი წლების ოქმები და დოკუმენტები აღარ იძებნება, სავარაუდოდ, 

მეორე მსოფლიო ომის დაწყების გამო. ომის შემდგომ სსრკ ხალხთა 

ლიტერატურების ისტორიის კურსს წაუძღვება პირველი ქართველი 

უკრაინისტი – მიხეილ კინწურაშვილი, რომელსაც მჭიდრო კავშირები 

ჰქონდა უკრაინულ სამეცნიერო წრეებთან. მის დაწყებულ საქმეს გარ-

დაცვალების შემდეგ გააგრძელებენ თავისი მოსწავლეები – ოთარ ბაქა-

ნიძე და თენგიზ ბუაჩიძე. საარქივო მასალების შესწავლა აჩვენებს, 

რომ კიევისა და თბილისის უნივერსიტეტებს შორის აქტიური სასწავ-

ლო და სამეცნიერო კონტაქტები იწყება 1960-იანი წლებიდან, როდე-

საც უკვე ავტორიტეტული სლავისტი, ოთარ ბაქანიძე, სამეცნიერო და 

პედაგოგიურ მიმართულებად უკრაინისტიკას ირჩევს. ქართულ საგან-

მანათლებლო სივრცეში სულ უფრო ინტენსიური ხდება უკრაინასთან 

სამეცნიერო და სასწავლო კონტაქტები სწორედ ოთარ ბაქანიძის ინი-

ციატივითა და აქტიური ჩართულობით. ამისათვის სათანადო ბაზა 

კიევშიც მზადდებოდა. როგორც უკრაინულ სამეცნიერო ლიტერატუ-

რაშია აღნიშნული, 1965 წლის გაზაფხულზე, კიევის უნივერსიტეტის 

ფილოლოგიის ფაკულტეტის საბჭოზე, მიუღიათ გადაწყვეტილება 

შექმნილიყო თარგმანის ჯგუფი. 1966-67 წლებში შექმნილა პირველი 

ასეთი ჯგუფი (12 სტუდენტის შემადგენლობით), რათა სტუდენტებს 

მისცემოდათ სისტემური ცოდნა თარგმანის თეორიის, პრაქტიკისა და 

კრიტიკის დარგში. სპეცკურსებს თეორიაში კითხულობდა ლეგენდა-

რული მთარგმნელი და თარგმანმცოდნე, გრიგორი კოჩურა (თარგ-

მანის თეორია და პრაქტიკა), ასევე თეორიის აღიარებული უკრაინელი 

მკვლევარი, ვიქტორ კოპტილოვი (შესავალი თარგმანის თეორიაში). 

როგორც ამ პროექტის ერთ-ერთი სულისჩამდგმელი, ვიქტორ კოპტი-

ლოვი, აღნიშნავს, „საბაზისო მთარგმნელობითი ცოდნის“ მიღების 

შემდეგ სტუდენტები მიემგზავრებოდნენ ამიერკავკასიის სსრკ რეს-

პუბლიკების უნივერსიტეტებში განათლების მისაღებად (Коптілов, 

1968, с. 418), პირველად ამ იდეას ხორცი შეესხა 1962 წელს, როდესაც 

უკრაინიდან თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტში ქართული ენი-

სა და ლიტერატურის შესასწავლად ჩამოვიდნენ სტუდენტები – გრიც-

კო ხალიმონენკო და ნეონილა ბილიჩენკო. აი, როგორ იხსენებს 

საქართველოში გამომგზავრების პერიოდს 59 წლის გასვლის შემდეგ 

გრიცკო ხალიმონენკო თავის უკანასკნელ ინტერვიუში:  

 



430 
 

„უკვე მეოთხე კურსის სტუდენტი ვიყავი, როდესაც შე-

ვიტყვე, რომ თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი ქართული 

ენის შესასწავლად იწვევს სტუდენტებს კიევის უნივერსიტეტი-

დან. როგორც კი გავიგე, ეგრევე გავვარდი დეკანთან, დეკანი იყო 

პავლო ფედჩენკო... მივრბოდი და ვფიქრობდი, რომ იქ უკვე რიგი 

დამხვდებოდა... დეკანთან რომ შევედი, მკითხა – თქვენ გნებავთ 

გამგზავრება? – საშინლად! ვუპასუხე მე. შემდეგ უკვე თბილისში 

ცხოვრების პერიოდზე იგონებს „ძალიან ბევრი მომცა ჩემს თანა-

ტოლებთან ურთიერთობამ. დაუვიწყარი იყო ღამე, რომელიც 

გავატარეთ გალაკტიონ ტაბიძის საფლავზე: ვკითხულობდით 

ლექსებს, ვმღეროდით სიმღერებს, ცოტას ვწრუპავდით კიდეც. 

ღმერთო, როგორი იყო ამ აღმოსავლური ცის ქვეშ მთელი ღამე: 

მთვარე, ვარსკვლავები და ახალგაზრდების მთელი კოჰორტა, 

როგორ უყვარდათ თავიანთი მიწა-წყალი მეც მათსავით რომ 

მიყვარდა!“ (Халимоненко, 2021).  
 

რაც შეეხება მეოცე საუკუნის მეორე ნახევრის ზოგად მთარგმნე-

ლობით ტენდენციებს უკრაინაში, ცნობილი დისიდენტისა და ლიტე-

რატურათმცოდნის, ივან ძიუბას, მართებული მოსაზრებით:  
 

 „50-60-70-იან წლებში უკრაინაში იყო მთარგმნელობითი 

ენერგიის ნამდვილი აფეთქება, რილსკის, ბაჟანის, კოჩურას, ლუ-

კაშის გვერდით ამოიზარდა ახალგაზრდა ნიჭიერ მთარგმნელთა 

მთელი კოჰორტა, საკმაოდ ამბიციური განაცხადებით. ახალი 

თარგმანების გამოჩენა ერთგვარი კულტურული მოვლენა იყო იმ 

დროს. ამავდროულად იზრდებოდა მკითხველთა წრეც, რომელ-

თაც სწყუროდათ ხარისხიანი თარგმანები, აღფრთოვანებულნი 

იყვნენ აქ წარმოჩენილი უკრაინული ენის ღირსებებით, სწორედ 

ამ ბრწყინვალე თარგმანების დამსახურება იყო ისიც, რომ უკრა-

ინულად კითხვა დაიწყეს მათაც, ვინც ადრე რუსულად კითხუ-

ლობდა მსოფლიო ლიტერატურას.... თავად თარგმანმა, დამახინ-

ჯებულ საზოგადოებრივ სისტემაში, მოულოდნელად პოლიტი-

კური მნიშვნელობაც შეიძინა“ (Дзюба, 2008, с. 8).  
 

როგორც თანამედროვე უკრაინული სამეცნიერო ლიტერატური-

დან ირკვევა, კიევის უნივერსიტეტის ყვითელ კორპუსში (ფილოლო-
გიის ფაკულტეტი) იყო თარგმანის ჯგუფის აუდიტორია, სადაც იკ-

რიბებოდნენ ცნობილ მთარგმნელსა და თეორეტიკოსთან, ვიქტორ 



431 
 

კოპტილოვთან, მხატვრული თარგმანის შესახებ მსჯელობისთვის. 

სტუდენტები ამ აუდიტორიას „კოპტილკას“ უწოდებდნენ. „კოპტილ-
კა“ გახდა სიმბოლური თავშეყრის ადგილი, სადაც „ნაბიჯ-ნაბიჯ 

რეალიზდა ჩანაფიქრი – მთარგმნელთა კადრების მომზადების საქმე 

გამოსულიყო ტრადიციული ევროპოცენტრიზმის ფარგლებიდან და 

მოეცვა აღმოსავლეთის რეგიონის კულტურებიც (აღმოსავლეთმცოდ-
ნეობა უნივერსიტეტში მოგვიანებით, 90-იან წლებში აღორძინდა1) 
(Грицик, ...Він один із публики... Професор В.В. Коптілов, 2021). 

ამ ფაქტების გაანალიზება იძლევა დასკვნის გაკეთების საშუალე-

ბას, რომ მნიშვნელოვნად იყო შეცვლილი უკრაინაში მხატვრული 

თარგმანის ხარისხის საკითხი. ეს შეეხო ქართულ-უკრაინულ ლიტე-

რატურულ წყვილსაც – მასში გამჭოლად აირეკლა უკრაინული მხატ-

ვრული თარგმანის კულტურის განვითარების ზოგადი დინამიკა. ეს 

განვითარება უწინარესად გულისხმობდა მაღალპროფესიონალური 

მთარგმნელების მომზადებასა და ჩართვას პროცესში. ამ გზით ნელ-

ნელა განიდევნა საბჭოთა მანკიერი პრაქტიკა – რუსული (შუალედუ-

რი) ენიდან თარგმანთა შესრულება. ასეთ ტექტებში დიდი იყო დანა-

კარგები და ზარალდებოდა ორიგინალი, ან სულაც მახინჯდებოდა. 

ქართული მწერლობის უკრაინული თარგმანების ხარისხობრივად 

ახალ ეტაპზე გადასვლისა და გაუმჯობესების სათავეებთან გვევლი-

ნება გრიცკო ხალიმონენკო. როგორც ინტერვიუში აღნიშნა, იმ დროს, 

როდესაც თვითონ გამოდიოდა მთარგმნელობით ასპარეზზე უკრაინა-

ში, „ინგლისურ თუ ფრანგულ პოეზიას, ე.წ. „დასავლურს“, თარგმნიდ-

ნენ ისინი, ვინც ფლობდა ამ ენებს. ხოლო – ქართულს, სომხურს, უზ-

ბეკურს, ყაზახურსა და სხვებს, როგორც იტყვიან, ვის ხელშიც მოხვდე-

ბოდა, ისინი. ქართული ლიტერატურა უკრაინაში აქტიურად ითარგ-

მნებოდა, მაგრამ ხარისხიანი თარგმანები არცთუ ისე ბევრი იყო“ (Ха-

лимоненко, 2021, გვ. 6). ეს მნიშვნელოვანი ლაკუნა შეავსეს გრიცკო 

ხალიმონენკომ და თავისი თაობის უკრაინელმა ქართველოლოგებმა.  

უკრაინასა და საქართველოს უნივერსიტეტებს შორის სტუდენ-

ტების გაცვლის პირველი დიდი შედეგი იყო 1970 წელს, ქ. კიევში, 

გამომცემლობა „მოლოდის“ მიერ დაბეჭდილი თანამედროვე ქართუ-

ლი პოეზიის ანთოლოგია „მზის მტევანი“. ანთოლოგიაში შევიდა – 

შოთა ნიშნიანიძის, ბესიკ ხარანაულის, ტარიელ ჭანტურიას, თამაზ და 

                                                           
1 რადგან საბჭოთა უკრაინაში მედიევისტიკა და აღმოსავლეთმცოდნეობა ნაკლებად 

პერსპექტიულად მიიჩნეოდა.  



432 
 

ოთარ ჭილაძეების, ლია სტურუას, ვახტანგ ჯავახაძის, გენო კალან-

დიას, ჯანსუღ ჩარკვიანის, ნია აბესაძის, მედეა კახიძის, მორის ფო-

ცხიშვილის, ტარიელ ჭანტურიას და სხვა ახალგაზრდა ქართველ პო-

ეტთა ლექსების უკრაინული თარგმანები. მთარგმნელებად გვევლი-

ნებიან სწორედ აღნიშნული პროექტის შედეგად მომზადებული ქარ-

თველოლოგები – ლუდმილა ჰრიციკი, გრიცკო ხალიმონენკო, სვიტ-

ლანა ჟოლობი, საქართველოდან კიევის უნივერსიტეტში წარგზავნი-

ლი რაულ ჩილაჩავა; ასევე უკრაინელ სამოციანელთა თაობის საკულ-

ტო პოეტები – დმიტრო პავლიჩკო, ვიტალი კოროტიჩი, ივან დრაჩი 

(Сонячне гроно. Молода грузинська поезія, 1970).  

ამ ანთოლოგიის შესახებ მწირი ცნობები არსებობს. თუმცა მისი 

როლი და მნიშვნელობა ლიტერატურული დიალოგის თვალსაზრი-

სით მნიშვნელოვანია. შეიძლება ითქვას, რომ მან დაუდო სათავე 

ქართულ-უკრაინული მხატვრული თარგმანის ხარისხობრივად ახალ 

ტრადიციას. ეს კი უკვე ახალი კადრების დამსახურება იყო. აღნიშნუ-

ლი კრებულის შესახებ მასალების უქონლობის გამო, ინტერვიუ ჩავ-

წერე მის ერთ-ერთ აქტიურ მონაწილესთან, მთარგმნელთან, უკრა-

ინელ ქართველოლოგთან, ლუდმილა ჰრიციკთან: 
 

„საქართველოში სწავლის დასრულების შემდეგ, კიევში დაბ-

რუნებული მივედი გამომცემლობა „,მოლოდის“ პოეზიის რედაქ-

ციაში, სადაც ახალგაზრდა ქართველი პოეტების ანთოლოგიაზე 

გამალებული მუშაობა მიმდინარეობდა. წლების განმავლობაში 

სხვა ენებიდან თარგმანების მსგავსი კრებულები აქტიურად გა-

ნიხილებოდა ხოლმე ლიტერატურული გამოცემების ფურცლებ-

ზე. „ოქროს მტევნის“ წაკითხვის შემდეგ შეუძლებელია დაკვირ-

ვებულმა თვალმა ვერ შეამჩნიოს წინა გამოცემების შედეგად დაგ-

როვებული გამოცდილების ანაბეჭდი, ეს არ ეხება მხოლოდ 

„ვეფხისტყაოსნის“ ბაჟანისეულ თარგმანს, ამ გამოცდილებაში 

იგულისხმება ასევე მაგალითად, ი. კულიკის მიერ თარგმნილი 

ბარათშვილის პოეზია, პავლო ტიჩინას და გიორგი ნამორაძის 

თანამშრომლობა, ქართული ენიდან მთარგმნელების ის გამოც-

დილება, რომელიც ხარკოვში გამომავალი პერიოდიკის ფურც-

ლებზე იბეჭდებოდა. ანთოლოგიას ასე აფასებდნენ საქართველო-

სა და უკრაინაში – ეს გახდა „ჩვენი, არა უცხო, არამედ საკუთარი, 

სიხარული“ – მ. რილსკი, „თაობის ლიტერატურული პროფილი“ 

– რ. მიშველაძე. ეს შეიგრძნობოდა ქართული პოეზიის მუსიკა-



433 
 

ლურობაშიც კი. მახსოვს, როგორ ჩაეყარა საფუძველი მთარგ-

მნელთა კადრების მომზადებას. როგორ არწმუნებდა აკადემიურ 

საბჭოს მაშინ ჯერ სულ ახალგაზრდა პროფესორი, თარგმან-

მცოდნე, ვიქტორ კოპტილოვი, რომ ამგვარ კადრებზე (იგულის-
ხმება ქართული ენიდან მთარგმნელთა მომზადება, ი.მ.) მო-

თხოვნა იყო და იქნებოდა კიდეც.  

XX საუკუნის 60-70 წლების ლექსებით „მზის მტევანში“ 

ისეთი პოეზია წარმოჩნდა, რომელიც ტიპოლოგიურად მსგავსი 

იყო და ორგანულად შეერწყა უკრაინულ პოეზიას ახალი ფორ-

მების ძიებების, მსგავსი თემატიკის გაჟღერებით. ამ ანთოლო-

გიის სახით შესაძლებელი გახდა დისკუსიების გამართვა სა-

თარგმნის მასალის შერჩევის, მხატვრული თარგმანის ტექნიკისა 

და სხვ. პრობლემათა შესახებ.  

თავს უფლებას მივცემ ვისაუბრო ამ ანთოლოგიის ერთ-

ერთი შემსრულებლის, მონაწილის, სახელით. როდესაც საქარ-

თველოდან დაბრუნებული მივედი გამომცემლობაში, როგორც 

უკვე აღვნიშნე, „მზის მტევანზე“ მუშაობა დუღდა. უკვე ყველა-

ფერი განსაზღვრული იყო – ავტორები, მთარგმნელები, ტექსტე-

ბი. რაც ყველაზე თვალშისაცემი იყო, თითოეულ ავტორის „თა-

ვისი“ მთარგმნელი ჰყავდა, კარგი იყო თუ ცუდი ეს? ვფიქრობ, 

კარგი. უკვე იყო შემდგარი თავისებური „დუეტები“ – თამაზ 

ჭილაძე – დმიტრო პავლიჩკო, ოთარ ჭილაძე – ივან დრაჩი, იზა 

ორჯონიკიძე – ივან დრაჩი და სხვ. თარგმანთა უმეტესობა ან 

ორიგინალიდან იყო შესრულებული, ან თავად ავტორების მიერ 

მომზადებული პწკარედების საშუალებით. ანთოლოგია მზად-

დებოდა იმ დროს, როდესაც უკრაინაში გამოჩნდა ქართული 

სიტყვის მცოდნე მთარგმნელთა თაობა. მათი თარგმანები სხვე-

ბისგან იმით განსხვავდებოდა, რომ მათში ყველაზე უკეთ იყო 

შენარჩუნებული „ორიგინალის ხმა“, ქართული სიტყვის მუსიკა-

ლურობა. ვგულისხმობ – რაულ ჩილაჩავას, გრიცკო ხალიმონენ-

კოს, სვიტლანა ჟოლობის თარგმანებს. „მზის მტევანში“ დამწყები 

პოეტების ლექსებიც იყო შესული. უკრაინელ ქართველოლოგებს, 

რომლებიც თსუ-ში ვსწავლობდით, არაერთხელ გვსმენია მათი 

პოეზია ვაკეში, სტუდენტურ საცხოვრებელში. ეს იყო – ე. კვიტა-

იშვილის, რ. ჩილაჩავას, მ. გველესიანის. შ. ქავთარაძის ვ. ჩხიკ-

ვიძის, გივი ალხაზიშვილის ლექსები. დრომ ჩვენცა და ჩვენი 



434 
 

გემოვნებაც შეცვალა, თუმცა ეს კრებული ღირსეულად ჩაეწერა 

ჩვენი კულტურების ისტორიის ნაწილად.  
 

სწორედ ამ ანთოლოგიაში დაიბეჭდა გრიცკო ხალიმონენკოს 

პირველი პოეტური თარგმანები. მის მიერ თარგმნილი პირველი ქარ-

თველი ავტორები არიან: თამაზ ჭილაძე, ოთარ ჭილაძე, გივი ალხა-

ზიშვილი, ლია სტურუა, მურმან ჯგუბურია, ტარიელ ჭანტურია, 

თამარ ერისთავი, ვაჟა დოლბაია, ნია აბესაძე. მას თავისი თაობის 

პოეტების გარდა სხვა ქართველი ავტორების – ილია ჭავჭავაძის, 

გიორგი ლეონიძის, ირაკლი აბაშიძის, მუხრან მაჭავარიანის ლექსებიც 

უთარგმნია უკრაინულ ენაზე. სხვადასხვა დროს თარგმნილი და 

პერიოდიკაში გაბნეული ეს ტექსტები დღეს უკვე ხელმისაწვდომია 

რაულ ჩილაჩავას მიერ 2005 წელს შედგენილ ქართული პოეზიის 

ანთოლოგიაში „ოქროს ვენახი“ (Виноградник., 2005). გ. ხალიმონენ-

კოსვე ინიციატივით, რედაქტორობითა და წინასიტყაობით 1989 წელს, 

კიევში გამოიცა საიათნოვას პოეზიის უკრაინული თარგმანების კრე-

ბული, ქართული ენიდან თარგმანები თავად შეუსრულებია.  

პოეზიაში გრიცკო ხალიმონენკოს ოსტატობის უმაღლეს საფეხუ-

რად მიმაჩნია გიორგი ლეონიძის ყივჩაღის პაემანისა და „ღამე ივერი-

ისას“ თარგმანები. საილუსტრაციოდ მოვიხმობ ერთ სტროფს, რომე-

ლიც ნამდვილად ბადებს მსგავს ემოციას, რაც ორიგინალშია:  
 

დახანძრებული წევს ივერია, 

მტკვარზე წნორები უკრავენ 

თარებს,  

მეტივეები სადღაც მღერიან, 

სოფლის გუბეში გაჩრილა 

მთვარე.  

Горить Іверія злото пожаром,  

Десь понад плесом плотар співає. 

Край Мткварі верби грають на тарі, 

В калюжі місяць тихо дрімає… 

(Виноградник., 2005, с. 157). 

 
 

თარგმანმცოდნეობაში ადეკვატურობა და ეკვივალენტურობა 

ნორმატიული კატეგორიებია. თეორიაში აღიარებულია, რომ ნათარგ-

მნი ტექსტი სათარგმნი ენის ნორმებს უნდა შეესაბამებოდეს. ამ სტრი-

ქონებში ენობრივი/ლექსიკური შესაბამისობების დონე ფაქტობრივად 

მაქსიმალურადაა დაცული, მცირე გადახვევები პოეტური თარგმანში 

ემოციური ელფერის შესანარჩუნებლადაა. აღნიშნული ინტენცია ახ-

ლოს დგას ნ. გარბოვსკის მოსაზრებასთან: „მკითხველს სჯერა, ორიგი-

ნალის ავტორმა ყველაფერი ისე დაწერა, როგორც ეს თარგმანშია 

მოცემული“. იმავე ნ. გარბოვსკის მიხედვით: „მთარგმნელი თვითონ 



435 
 

განსაზღვრავს თავისი პასუხისმგებლობების საზომებს როგორც ორი-

გინალის ავტორის, ისე მკითხველის წინაშე, იგი თავად იმუშავებს 

ორიგინალისა და ნათარგმნ ტექსტსტებს შორის შესაბამისობათა სა-

კუთარ ნორმებს“ (Гарбовський, 2004, стр. 311-312). მის მიერ შესრუ-

ლებული თარგმანების შესწავლა იძლევა შეფასების საშუალებას – 

ქართული კულტურის საუკეთესო მცოდნემ, გრიცკო ხალიმონენკომ, 

შეიმუშავა კულტურათაშორისი განსხვავებების დაძლევის, ორიგი-

ნალსა და სათარგმნ ტექსტებს შორის შესაბამისობათა საკუთარი 

ნორმები, რამაც მისი ორიგინალური სტილი ჩამოაყალიბა.  

ხალიმონენკოს მთარგმნელობითი ოსტატობის, მისი შემოქმედე-

ბითი ინდივიდუალურობის საილუსტრაციოდ მოვიხმობ მის ერთ-

ერთ საუკეთესო თარგმანად აღიარებულ „სალამურას თავგადასავა-

ლის“ უკრაინულ ვერსიას. ამ ტექსტსა და მის უკრაინულ ვერსიაში 

თეორიული დაკვირვევებისთვის მრავალი შრე შეიძლება გამოიყოს. აქ 

საილუსტრაციოდ მხოლოდ ერთ ასპექტს წარმოვაჩენთ, რომელიც 

კარგად აჩვენებს მთარგმნელის ოსტატობის ერთ-ერთ მთავარ მექა-

ნიზმს „სამყაროს ორ სემიოტიკურ მოდელს შორის განსხვავებების და-
ბალანსებას/დაძლევას, კულტურულ ადაპტაციას“ (მოდებაძე, 2019, გვ. 

78). 

„სალამურას თავგადასავალში“ სახასიათოა სპეციფიკური ონო-

მასტიკური ლექსიკა, რომლის უცხო ენაზე გადატანა დასაძლევ 

დისტანციათაგან ერთ-ერთია. არჩილ სულაკაურის მიერ შექმნილი 

პერსონაჟთა სახელები თარგმანმცოდნეობაში დამატებითი ფუნქციის 

მქონე, ანუ „მოლაპარაკე“ სახელებადაა ცნობილი. ამდენად, თეორიაში 

აღნიშნულია, რომ „მოლაპარაკე“ სახელი თარგმანშიც უნდა ლაპარა-

კობდეს“ (წიბახაშვილი, 2000, გვ. 77-49). ქართული ენისა და კულტუ-

რის გამორჩეულმა მცოდნემ, გრიცკო ხალიმონენკომ, მთარგმნელო-

ბითი ოსტატობისა და ნიჭის წყალობით მოახერხა ქართული სახელე-

ბი ისე გადაეტანა, რომ „განსხვავებულ კულტურულ ველებს შორის“ 

ბალანსი მაქსიმალურად დაეცვა.  

მაშასადამე, პირველ რიგში ყურადღებას იქცევს სათაური, სალა-

მურა, სადაც -ა სუფიქსი ფუნქციური დატვირთვითაა და სიტყვას ჰმა-

ტებს კონოტაციას, რომ ეს არის ბიჭი, რომელიც სალამურს უკრავს, უკ-

რაინულად გადაიტანა როგორც – Сопілкарик. Сопілка უკრაინულად 

სალამურია, ხოლო ის, ვინც სალამურს უკრავს Сопілкар, ик- კნინო-

ბითი სუფიქსის დართვით გამოხატა ის კონოტაციური ველი, რაც 



436 
 

ქართულში აქვს -ა სუფიქსს. უნდა აღინიშნოს, რომ ეს სიტყვა ამ ფორ-

მით მთარგმნელის შექმნილია და არ გამოიყენებოდა უკრაინულ ენაში.  

საგანგებო ყურადღება უნდა მიექცეს ქონდარეთი/ქონდრისკაცის 

გადატანის შემთხვევასაც. ცნობილია, რომ ქართულ კულტურულ 

მენტალობაში ქონდრისკაცი პატარას, ტანმორჩილს აღნიშნავს. ორივე 

კულტურის, ენისა და სამყაროს ენობრივი ხატების კარგად მცოდნე 

მთარგმნელმა ამ ტერმინის შესაქმნელად, ფუნქციურ ეკვივალენტად 

თავად შექმნა ნეოლოგიზმი Маніпанство – ქონდარეთი. ამ სიტყვის 

ეტიმოლოგია ასეთია – маніпуній – მოდის სიტყვიდან პატარა, ციცქნა, 

ერთი ბეწო – манюній, маніпуній, маніпусінький, ეს ფორმები ძირი-

თადად სასაუბრო უკრაინულ ენაშია გავრცელებული, თუმცა როგორც 

ძიებამ აჩვენა, მსგავსი ფორმა კლასიკურ უკრაინულ პოეზიაშიც ფიქ-

სირდება (ტარას შევჩენკოს ცნობილ ლექსში „Наймичка“ Випручало 

рученята Й до їх простягає Манюсінькі... і замовкло, Неначе не плаче, 

Тільки пхика.), ამდენად ქართული ტექსტის პერსონაჟის სახელის გა-

დასატანად მთარგმნელმა მოარგო უკრაინულ კულტურულ მენტალო-

ბას და თან ისე, რომ მოახერხა უცხოკულტურული ეგზოტიკის შენარ-

ჩუნებაც. მსგავს მიდგომას იყენებს ასევე ერთ-ერთი პერსონაჟის, სირ-

ბილას, სათარგმნელად. უკრაინულად სირბილა გადაიტანა როგორც 

Побігайчик. მსგავსი ფუქციის მქონე პერსონაჟი, რომელიც უკრაინულ 

კულტურულ მენტალობაში სირბილთან, მორბენალთანაა დაკავშირე-

ბული, არის ხალხური ზღაპრის „Рукавичка“ პერსონაჟი Зайчик Побі-
гайчик, მიუხედავად იმისა, რომ ქართულ ტექსტში სირბილა ადამი-

ანია, მისი ფუნქცია უახლოვდება უკრაინული ზღაპრის პერსონაჟისას, 

მაშასადამე დომსეტიკაციის ეს ფორმა სრულიად მისაღებია და 

კულტურათაშორისი დისტანციის დაბალანსების წარმატებულ მცდე-

ლობად შეიძლება ჩაითვალოს. საინტრესოა აგრეთვე ტექსტის ერთ-

ერთი მთავარი პერსონაჟის, ბაიას, უკრაინულად გადატანის ხერხიც. 

იგი ხალიმონენკომ გადაიტანა როგორც Рутивця. Рутивця – უკრაინულ 

ენაზე ბაიასებრთა ოჯახის ერთ-ერთ ყვავილს აღნიშნავს.  

უკრაინულად თარგმნილ ტექსტში არის პერსონაჟთა სახელების 

ზუსტი თარგმანების, ანუ აბსოლუტური ეკვივალენტების, შემთხვევე-

ბიც ქარბორბალა - вітрокрутий; აგამენონ შუბლა - Агаменон Лобенко, 

კვანტი დაუდე – Підніжка, суток-гуток – დაჰკა-დაჰკა, місій тісто – ცო-

მიზელია (Сулакаурі, 1971). თითოეული ეს სახელი, ისევე შექმნა უკ-

რაინულ ენაზე მთარგმნელმა, როგორც ეს განახორციელა ავტორმა  

ორიგინალში. მორის ბლანშო აღნიშნავდა: „მთარგმნელი განუმეორე-



437 
 

ბელი ორიგინალობის მწერალია, თუმც ამას თითქოსდა სულაც არ 

იჩემებს. იგი ენობრივ სხვაობათა იდუმალმეტყველია. მისი ამოცანაა 

ამ სხვაობათა არა წაშლა, არამედ გამოყენება, რათა მკვეთრი ან უსათუ-

თესი რხევებით მშობლიურ ენაში დაბადოს იმის განცდა, რითაც აღ-

ბეჭდილია იმთავითვე განსხვავებული დედანი“ (ბლანშო, 2015, გვ. 

440).  

ნაწარმოების კიდევ ერთი პერსონაჟის სახელი კინა ლოკო, რო-

მელიც არჩილ სულაკაურმა ლოკოკინას მარცვლების შებრუნებით შე-

ადგინა, მთარგმნელმა უკრაინულად გადაიტანა Пашка чере. აქ მხო-

ლოდ სიტყვის, სახელის შექმნის ხერხი გაიმეორა მთარგმნელმა, თუმ-

ცა შინაარსი სრულიად შეცვლილია, დედანში ლოკოკინაა შებრუნებუ-

ლი, თარგმანში კი დამარცვლით შებრუნებულია – კუ. ეს არ შეიძლება 

ჩაითვალოს შეცდომად, მხოლოდ ავტორის მიდგომასთან მიახლოების 

გამოხატულებაა.  

თარგმანმცოდნეობაში დიდი ხანია აღიარებულია, რომ „მთარგ-

მნელმა ზუსტად და სრულად უნდა გადმოსცეს დედანი, მისი სტილი 

და ექსპრესიული თავისებურებები“ (Рецкер, 1974, стр. 7). ცალკე 

კვლევის საკითხია, ორიგინალის სტილის გადატანა თარგმანში, რო-

მელსაც ასევე ოსტატობით ახორციელებს გრიცკო ხალიმონენკო. 

1968 წელს, როდესაც ჯერ კიდევ თბილისის სახელმწიფო უნი-

ვერსიტეტის სტუდენტი იყო, მან უკრაინულად თარგმნა თამაზ ჭილა-

ძის ორი მოთხრობა – „შუადღე“ და „ვინც ცხოვრობს ვარსკვლავებზე“. 

მისი უკანასკნელი ინტერვიუდან ისიც ირკვევა, რომ უკრაინელ 

მთარგმნელს თამაზ და ოთარ ჭილაძეებთან ახლო მეგობრობა აკავ-

შირებდა. მათ შესახებ ხალიმონენკო იგონებს – კიევიდან რომ ჩამოდი-

ოდა თბილისში, ყოველთვის იკრიბებონენ ჭილაძეებთან.... მხოლოდ 

რამდენიმე ლექსის თარგმნა მოუსწრია თამაზისა და ოთარის, რომანე-

ბის შესახებ კი დანანებით აღნიშნავს ინტერვიუში: „როდესაც ოთარის 

რომანების გამოქვეყნება დაიწყო, მე უკვე მათი თარგმნა აღარ შემეძ-

ლო: ჩემი სახელი და გვარი აკრძალული ავტორების სიაში იყო. ინ-

ტერვიუში ირონიულად აღნიშნავს, რომ 1973 წლიდან 1980 წლამდე 

ბურჟუაზიული ნაციონალიზმის ბრალდებით აკრძალულ ავტორთა 

სიაში იყო მოხვედრილი (Халимоненко, 2021, გვ. 7).  

ცნობილია, რომ სამოციან წლებში უკრაინაში დაიწყო დისიდენ-

ტური მოძრაობის უზარმაზარი ტალღა, სერგო ფარაჯანოვის ფილმის 

„მივიწყებულ წინაპართა ჩრდილების“ პრეზენტაციიდან, რომელმაც 

მასშტაბური სახე მიიღო. უკრაინული დისიდენტური მოძრაობა ერთ-



438 
 

ერთი მასშტაბურია ანტისაბჭოთა მოძრაობების ისტორიაში. ხალიმო-

ნენკოს ბიოგრაფიის ეს ნაწილი ყოველთვის მიჩქმალული იყო და მას-

ზე არასდროს გამახვილებულა ყურადღება. აღნიშნულ ინტერვიუშიც 

მხოლოდ გადაკვრითაა ნახსენები. შედარებით უფრო დეტალურად 

გასაანალიზებლად, სამწუხაროდ, ფაქტობრივი მასალა/წყაროები ხელ-

მიუწვდომელია, ან შესაძლებელია სულაც არ არსებობდეს. საკითხში 

მეტი სიცხადის შესატანად, კვლევაში გამოყენებულია თვისებრივი 

კვლევის მეთოდიც, რომელიც Key informant interview შეიძლება მიემ-

სგავსოს. ხალიმონენკოსა და მისი ბიოგრაფიის ნაკლებადცნობილი 

ფაქტების შესახებ წერილობითი ინტერვიუ ჩავწერე მის კოლეგასა და 

მეგობართან, აკად. რაულ ჩილაჩავასთან:  
 

„დისიდენტური მოძრაობა დიდ რისკთან დაკავშირებული 

იატაქვეშა საქმიანობა იყო. მე რომ კიევში ჩავედი, გრიცკო უკვე 

თბილისში სწავლობდა. იგი, შეიძლება ითქვას, გამოექცა უშიშ-

როების დევნას, როგორც ეს 30-იან წლებში მიკოლა ბაჟანმა გააკე-

თა. რაც არ უნდა თქვან, საქართველოში კაგებე ისე მაინც არ 

მძვინვარებდა, როგორც უკრაინაში. გრიცკოს მონაყოლიდან ვი-

ცი, რომ იმ წლებში თავის დისიდენტ მეგობრებს კიევში აწვდიდა 

ცნობებს ჩვენი დედაქალაქის კულტურულ ცხოვრებაზე, მის 

სიახლეებზე, მათზე, ვინც კრიტიკულად უყურებდა არსებულ 

ხელისუფლებას. ეტყობა, ეს არ გამოპარვიათ კიეველ „მეთვალ-

ყურეებს“ და იგი არასაიმედოთა სიაში შეიყვანეს. თბილისში 

სწავლის დამთავრების შემდეგ იგი დიდხანს უშედეგოდ ეძებდა 

სამსახურს, ვერ ახერხებდა თარგმანების გამოქვეყნებას და დი-

სერტაციის დაცვას. იყო პერიოდი, როცა გრიცკო საერთოდ გაქრა 

ჩემი თვალთახედვიდან და მხოლოდ 80-იანი წლების დამდეგს 

გამოჩნდა. განსაკუთრებით წარმატებული გამოდგა იმ წლებში 

არჩილ სულაკაურის „სალამურას თავგადასავლის“ თარგმანი, სა-

დაც ჩანს ქართული და უკრაინული ენების უზადო ფლობა ერთ-

დროულად. ცნობილია, რომ „სალამურას“ ბევრი უცნაურსახე-

ლიანი პერსონაჟი ჰყავს და მათ უკრაინიზებას დიდი გონებამახ-

ვილობა სჭირდებოდა. გრიცკომ ეს მშვენივრად მოახერხა. ეს 

წიგნი მან ჩემს პატარა ბიჭუნებს ასეთი გალექსილი წარწერით 

უძღვნა: 

 

  



439 
 

Дуже, дуже я люблю 

Чілачаву батька, 

Але книжку я дарю 

Чілачавеняткам. 
 

ქართული ტექსტების თარგმნისას გრიცკო ზოგჯერ ტელე-

ფონით მეთათბირებოდა ამა თუ იმ წინადადების კონტექსტზე, 

ცალკეული სიტყვების სინონიმებზე. განსაკუთრებით ხშირად 

მირეკავდა, როცა „ვეფხისტყაოსნის“ საკუთარ პროზაულ-პო-

ეტურ თარგმანზე მუშაობდა. მე მაშინ სწორედ სადოქტორო დი-

სერტაციას ვწერდი „ვეფხისტყაოსნის“ მიკოლა ბაჟანისეულ თარ-

გმანზე და, როგორც იტყვიან, „თემაში ვიყავი“. 

გრიცკოს ქართულიდან თარგმანებს შორის საუკეთესოა 

სწორედ ჩვენი დიადი პოემისა და ზემოთხსენებული „სალამუ-

რას“ თარგმანი, რომლებიც გამოირჩევა დედნებთან მაქსიმალუ-

რი სიახლოვით, ენობრივი და სტილისტური დახვეწილობით.  
 

ცნობილია, რომ გრიცკო ხალიმონენკოს ეკუთვნის შემაჯამებე-

ლი, ვრცელი გამოკვლევა, „ქართული ლიტრატურის ისტორია“ (გამო-

იცა კიევში 2020 წელს). ამ მართლაც უნიკალური ნაშრომის შესახებ 

ინტერვიუში აღნიშნა: „ქართული ლიტერატურის ისტორიის“ დაწე-

რის იდეა მაშინ დამებადა, როცა პირველი თარგმანები დავბეჭდე. 

ახლა ვფიქრობ, რომ ეს თარგმანები უკვე მომავალი ლიტერატურის 

ისტორიის ნაწილი იყო. თუმცა ისიც ძალიან კარგად მესმოდა, რომ 

ვიდრე საბჭოთა კავშირი იარსებებდა, ნორმალურად დაწერილი ის-

ტორიის გამოცემას ვერ შევძლებდი“ (Халимоненко, 2021).  

გრიცკო ხალიმონენკოს მთარგმნელობით საქმიანობას თუ განვა-

ზოგადებთ ქართულ-უკრაინულ ლიტერატურულ ურთიერთობათა 

ისტორიის კონტექსტში, თავისუფლად შეიძლება აღინიშნოს, რომ მის-

მა სტილმა მნიშვნელოვნად განაპირობა ქართულიდან უკრაინულად 

თარგმნის ტრადიციების ჩამოყალიბება და დახვეწა.  

მეოცე საუკუნის ოთხმოციანი წლების თარგმანებში, რომელიც 

წინა წლებთან შედარებით კიდევ უფრო უკეთესი ტექსტებია, გვხვდე-

ბა ეგზოტიზმების, ქართული რეალიების გადატანის ტრანსკრიფცია-

ტრანსლიტერაციის საყოველთაოდ აღიარებული მეთოდის გამოყენე-

ბა, რომელიც სრულყოფილადაა განმარტებული სქოლიოებში/კომენ-

ტარებში. ორიგინალის კოლორიტის შესანარჩუნებლად ამავე ხერხს 

ირჩევს, ქართული მეტყველებისათვის დამახასიათებელი სიტყვების 



440 
 

გადატანისას. მაგალითად, გურამ დოჩანაშვილის მოთხრობის ხალი-

მონენკოსეულ უკრაინულ თარგმანში ვკითხულობთ: Ні, ні, Батоно, 

грайте, тквені чірі ме. ამას კომენტარებში განმარტავს შინაარსობრივა-

დაც და სიტყვასიტყვითაც: Тквені чірі ме- шаблонове звертання, бук-
вально: ваше лихо мені; Кацо  – панібратське звертання, буквально: чо-
ловіче; (1986, сс. 286-289). როგორც აღნიშნული ეპოქის თარგმანების 

შესწავლა გვაჩვენებს, ამგვარი მიდგომა ზოგადი ტენდენცია ყოფილა 

და ასე თარგმნიდნენ თავისი თაობის სხვა მთარგმნელებიც – რ. ჩილა-

ჩავა, ო. სინიჩენკო, ლ. ჰრიციკი, ნ. ბილიჩენკო.... 

საბჭოთა დისკურსში, სლავურ ენებზე საქართველოს ტრანსლი-

ტერაცია არც ისე პოპულარული და მიღებული ფორმა იყო. სლავურ 

კულტურულ მენტალობაში დამკვიდრდა მეტროპოლიის ენის გავლე-

ნით (Грузия-Грузія...). გრიცკო ხალიმონენკო ამითაც გამორჩეული 

იყო, რომ ის თავის თარგმანებში ჯერ კიდევ საბჭოთა პერიოდში 

საქართველოსა და ქართველის აღმნიშვნელად იყენებდა ტრანსლიტე-

რაციას (Сакартвело, картвелі...) ასე მაგალითად, ქართული ენიდან 

მისი ერთ-ერთი უადრესი თარგმანია თამაზ ჭილაძის ლექსი „ლესია“. 

ორიგინალი ქართულ ენაზე პირველად დაიბეჭდა 1954 წელს გამო-

ცემულ ანთოლოგიაში „ქართველი მწერლები უკრაინას“. სავარა-

უდოდ, მან ეს ლექსი 60-იან წლებში თარგმნა. „Усмішка подих мені 

давала, То чи ж помру я у Сакартвело“ (Виноградник., 2005, с. 238).  

„ვეფხისტყაოსნის“ მის მიერ თარგმნილ ადაპტირებულ პროზა-

ულ ვერსიაში (დაიბეჭდა საბავშვო და მოზრდილთა ბიბლიოთეკის 
სერიის ეგიდით), პროლოგი პოეტურად უთარგმნია, დანარჩენი პრო-

ზაულად. პროლოგის პოეტურ თარგმანში ასე გადმოაქვს – „Повість 

перська ця – перестав на картвельську славну мову“ (Руставелі, 1991, с. 

7). თუმცა პოემის უკრაინულად თარგმნის ტრადიციაში ეს ხალიმო-

ნენკოს შემოტანილი არაა, ასე გადმოიტანა მიკოლა ბაჟანმაც თავის 

ბოლო გამოცემაში, რომელიც წინ უსწრებს ხალიმონენკოს ვერსიას.  

ცალკე კონცეპტუალური კვლევის საგანია მის მიერ თარგმნილი 

„ვეფხისტყაოსანი“, ამ ტექსტში იგი ხშირად მიმართავს ტრანსლიტე-

რაცია-ტრანსკრიფციისა და კომენტირების ხერხს. ეს უმეტესად აღმო-

სავლურ რეალიებს ეხება. მაგალითად: „Серед всіх чуттів найвище є 

кохання міджнуроба / Важко висловити в мові те чуття – оце лиш спро-

ба“….. Слово те, міджнур – арабське, то „закоханий“, „шалений“/Недо-

сяжна йому мила,через те він навіжений… (Руставелі, 1991, с. 7).  



441 
 

 Міджнуроба – етично-естетична категорія кохання у східній філо-

софії та літературі (მიჯნური- აღმოსავლურ ფილოსოფიასა და ლიტე-

რატურაში ტრფობის ესთეტიკურ-ეთიკური კატეგორია) ასევე გადმო-

აქვს და შემდეგ განმარტავს აღმოსავლური ეგზოტიკის აღმნიშვნელ 

სხვა სიტყვებსაც – Вазір, спаспет, Нарди, дарбазоба, ამავე ხერხს მიჰყვე-

ბიან სიტყვები – Каджі, Кабача… (Руставелі, 1991, сс. 185-186). ვფიქ-

რობ, ამ გზით „ვეფხისტყაოსანის“ ეს ადაპტირებული, პროზაულად 

გადაკეთებული თარგმანი უკრაინელ მკითხველზე (ამ შემთხვევაში 
მოიაზრება ბავშვები, მოზრდილები) აღმოსავლური ლიტერატურის 

შთაბეჭდილებას აძლიერებს. თუმცა შესავალშივე აღნიშნავს სიუჟე-

ტის სპეციფიკას, ამ გავრცელებულ ტრადიციას ევროპულ ლიტერა-

ტურაში და მის მსგავსად ხსნის მკითხველისთვის აღმოსავლურ რე-

ალიების არსებობას ტექსტში, საგანგებოდ განმარტავს სტრიქონს – ესე 
ამბავი სპარსული, ქართულად ნათარგმანები და მიუთითებს, რომ 

ორიგინალური ქართული ნაწარმოებია და რუსთაველი იყენებდა სწო-

რედ სიუჟეტის გაუცხოების გავრცელებულ ტრადიციას  (Руставелі, 

1991, с. 5).  

ყურადღების მიღმა არ უნდა დარჩეს, რომ გრიცკო ხალიმონენ-

კოს ეკუთვნის ქართული ხალხური ზღაპრების თარგმანები უკრა-

ინულ ენაზე. მან შეასრულა 25-მდე ზღაპრის თარგმანი, ამიტომ შეუძ-

ლებელია ერთი პუბლიკაციის ფარგლებში ყველას გაანალიზება. ზო-

გადი პარადიგმის შესამუშავებლად განვიხილავ „სიზმარას“ უკრა-

ინულ ვერსიას. აღსანიშნავია, რომ ხალხური ზღაპრების შემთხვევაში 

ე.წ. „მოლაპარაკე“ სახელებს არ თარგმნის, განსაკუთრებით როდესაც 

ეს სახელები სათაურებიცაა. ტრასლიტერაციით გადმოაქვს და გან-

მარტავს მათ მნიშვნელობებს (Сізмара, Ірміса). თავდაპირველად უნდა 

აღინიშნოს, ქართული ზღაპრის ტრადიციული დასაწყისის „იყო და 

არა იყო რა, ღვთის უკეთესი რა იქნებოდა ...“ უკრაინულად გადასა-

ტანად ქმნის კულტურული მენტალობისთვის გასაგებ ნაწილობრივ 

ეკვივალენტს „Був собі...“. მაგალითად „სიზმარას“ ასე იწყებს – Був 

собі один хлопчик і мав люту-прелюту мачуху (გვ. 59). საინტერესოა 

ცალკეული კონცეპტების უკრაინულად გადატანა. მაგალითად, მზეთ-

უნახავი – Красуня дочка, ხარო – глибока яма, მაღრიბის ხელმწიფე – 

Східний цар. თუმცა უდავოდ აღსანიშნავია, რომ ამ ზღაპრების თარ-

გმანებში გაცილებით მეტი გამოტოვების შემთხვევა გვხვდება, ვიდრე 

სხვა მხატვრული ტექსტების თარგმანებში. შესაძლებელია იმიტომაც, 



442 
 

რომ ეს ზღაპრები მისი საქმიანობის შედარებით დასაწყის ეტაპზე იყო 

შესრულებული და უფრო თავისუფლად უდგებოდა დედანს.  

„სიზმარაც“ დატვირთულია ე.წ. მოლაპარაკე სახელებით, რო-

მელთა თარგმანშიც ხალიმონენკო იყენებს საკუთარ მთარგმნელობით 

ხერხს, ქმნის სრულ ეკვივალენტებს. მაგალითად: Річковипивайло – 

წყალიყლაპია, Усечувайло – ყურმახვილი... ზღაპრის დასასრულიც 

შეკვეცილია, გამოტოვებულია ის ეპიზოდები, სადაც საუბარია მღვდელ-

ზე. სავარაუდოდ, ეს კუპიურაა და ცენზურის მიერაა ამოღებული. 

თუმცა ამ ფაქტის შესახებ არანაირი მტკიცებულება არ მოიპოვება, ეს 

მხოლოდ ვარაუდია. თავის ბოლო ინტერვიუში მთარგმნელი ჰყვება, 

თუ როგორ აკრძალა 70-იან წლებში უკრაინულმა საბჭოთა ცენზურამ 

მის მიერ შესრულებული თარგმანი რევაზ ინანიშვილის მოთხრობისა 

„ვიღაცას ავტობუსზე აგვიანდება“ მხოლოდ ერთი ფრაზის გამო. შე-

საძლებელია ქართული ხალხური ზღაპრების თარგმანში ეს გამოტო-

ვებებიც ცენზურის ჩარევის შედეგი იყოს, მთარგმენლი ისედაც უკვე 

ეჭვმიტანილი და შემდეგ დადანაშაულებულიც იყო „ბურჟუაზიულ 

ნაციონალიზმში“. ქართული ხალხური ზღაპრების ეს კრებული 1971 

წელს გამოიცა კიევში, საბავშვო ლიტერატურის გამომცემლობა „ვე-

სელკას“ მიერ (1971, сс. 59-65).  

როგორც ლიტერატურულ ურთიერთობათა თეორიაშია აღნიშ-

ნული „ნათარგმნი თხზულებები კარგად ასახავენ ამა თუ იმ ეპოქის 

მხატვრულ-ესთეტიკურ თუ იდეურ მოთხოვნებს“  (გაფრინდაშვილი, 

1992, გვ. 21). გრიცკო ხალიმონენკოს მთარგმნელობითი საქმიანობის 

შესწავლამ გამოავლინა როგორც მთარგმნელის ოსტატობა, მისი ინდი-

ვიდუალური სტილი თუ კულტურული კომპეტენცია, ისე – შესაბამი-

სი ეპოქის მხატვრულ-ესთეტიკური მოთხოვნები. 

კვლევამ აჩვენა, რომ თბილისისა და კიევის სახელმწიფო უნი-

ვერსიტეტების თანამშრომლობის შედეგად ჩამოყალიბებული სპეცი-

ალისტები ნამდვილად წარმოადგენენ ტრანსფერის აგენტებს ქარ-

თულ-უკრაინულ კულტურულ კონტექსტში. თუმცა, ამას კულტურო-

ლოგიურის გარდა სხვა მნიშვნელობაც ჰქონდა და აქვს. ქართულ-უკ-

რაინული მთარგმნელობითი ურთიერთობების შესახებ მსჯელობისას 

გვერდს ვერ ავუვლით ენისა და კულტურის ცოდნის ხარისხს. კულ-

ტურათა დაახლოებაში დიდი როლი როგორც ნეგატიური, ისე პოზი-

ტიური კუთხით, ითამაშა რუსულმა, როგორც „ტრანსნაციონალურ 

ურთიერთობათა უნივერსალურმა ენამ“. მკვლევრები სამართლიანად 

შენიშნავენ, რომ კულტურული იმპერიალიზმის პირობებში ქართული 



443 
 

ენა იყო „საბჭოთა ეპოქის რუსიფიკატორული პრაქტიკის ერთგვარი 

ბასტიონი“ (Лекке, М., Чхаидзе, Е., 2018 , стр. 19). და თუკი ამ მსჯე-

ლობას კიდევ უფრო განვავრცობთ უკრაინულ ენასთან კავშირში, 

მაშინ შეიძლება ის შეფასდეს ერთგვარად ბრძოლის ველადაც და ბას-

ტიონადაც როგორც საბჭოთა, ისე ცარისტული იმპერიის პირობებში. 

ცნობილია, რომ რუსული ენა, როგორც „საბჭოთა მოდერნიზაციისა და 

ცივილიზატორული მისიის განუყოფელი ნაწილი“ (Лекке, М., Чха-

идзе, Е., 2018 , стр. 18).  კულტურული იმპერიალიზმის, ჰეგემონიის 

მექანიზმად გამოიყენებოდა. საბჭოთა კავშირის ლიტერატურულსა და 

კულტურულ ცენტრში არ აღიქმებოდა საჭიროდ ნაციონალური ენე-

ბის ცოდნა ლიტერატურული ურთიერთობების საწარმოებლად. თარ-

გმანებს განსაკუთრებული ყურადღება მიენიჭა, რამაც განაპირობა 

„საბჭოთა ნათარგმნი ლიტერატურის ინდუსტრიის ჩამოყალიბება“ 

(გუდკოვისა და დუბინის მოსაზრება), ამიტომ პარადიგმატულად 

მეტროლოპოლიის ენა ჩამოყალიბდა – სწორედ მისი საშუალებით 

ხორციელდებოდა დანარჩენი რესპუბლიკის ენებზე და ენებიდან 

თარგმნის პროცესი. ამ ფაქტორების გათვალისწინებით გერმანელი 

სლავისტები მიდიან მოსაზრებამდე, რომ „რუსული ენა ფუნქციონი-

რებდა არა უბრალოდ როგორც ტრანსნაციონალური, არამედ თითქმის 

უნივერსალური ენა იყო. იგი გიგანტური გუმბათივით ფარავდა საბ-

ჭოთა კავშირის რესპუბლიკების ენებსა და კულტურებსაც (Лекке, М., 

Чхаидзе, Е., 2018 , стр. 21). მის გიგანტურ ჩრდილში იყო მოქცეული 

ქართული და უკრაინული კულტურები, ასევე მათ შორის ურთიერ-

თობათა პროცესიც.  

თუკი განვიხილავთ პირველ საბჭოთა პერიოდში (პირობითად 

60-იან წლებამდე) შექმნილ თარგმანებს, აღმოჩნდება, რომ ლიტერა-

ტურის უდიდესი ნაწილი შუამავალი ენის, რუსულის, საშუალებითაა 

თარგმნილი, რაც ხარისხზე მკაიფიოდ აისახა. მიუხედავად იმისა, რომ 

მთარგმნელებად გვევლინებოდნენ საკულტო პოეტები – მიკოლა ბაჟა-

ნი, სიმონ ჩიქოვანი, ლინა კოსტენკო, გიორგი ლეონიძე... 

 ამდენად, 1960-იანი წლების დასასრულსა და 70-იანი წლების 

დასაწყისში, ქართულსა და უკრაინულ უნივერსიტეტებს შორის გაც-

ვლითი პროგრამის შედეგად დახელოვნებული მთარგმნელები და 

თარგმანმცოდნეები პროფესიონალურად ანაცვლებდნენ რუსული 

ენის ე.წ. soft power ფაქტორს, რამაც გააუმჯობესა ზოგადად თარგმა-

ნის კულტურა. ამ საკითხში სტატიაში განხილული მთარგმნელი საპა-

ტიო ადგილს იკავებს.  



444 
 

გრიცკო ხალიმონენკოს საქმიანობის გასაანალიზებლად განხი-

ლული იყო ქართული და უკრაინული კულტურული პროცესების ის 

ასპექტები, რომლებმაც განსაზღვრა აღნიშნული პერიოდის როგორც 

თარგმანის კულტურა, ისე ლიტერატურულ ურთიერთობათა ფორმე-

ბი და სპეციფიკა. ტრანსლატოლოგიისა და კულტურათა ურთიერთ-

ქმედების თანამედროვე თეორიული მიდგომის, კულტურული ტრან-

სფერის, მეთოდოლოგიამ ფართო კულტურულ პერსპექტივაში წარმო-

აჩინა მეოცე საუკუნის მეორე ნახევრის საბჭოთა პოლიტიკის ნაცნობი 

და უცნობი ფაქტები, ისტორიები, ლიტერატურული კომუნიკაციების 

განმსაზღვრელი მთელი რიგი ფაქტორები, რამაც შექმნა დისკურსუ-

ლი კონსტრუქცია ქართულ-უკრაინული ლიტერატურული ურთიერ-
თობები. ამ დისკურსის განხილვას ყოველთვის ემოციური ელფერი 

დაჰკრავდა. კულტურისა და ლიტერატურის პრიზმაში რეპრეზენ-

ტირდებოდა ერთაშორისი ურთიერთობებისა და მეგობრობის ჰარმო-

ნია, ბევრი ისტორია კი ყურადღების მიღმა დარჩა. ხარვეზის შესავ-

სებად კვლევაში გამოყენებულმა წერილობითი ინტერვიუს მეთოდმა 

გამოავლინა ნაკლებად ცნობილი ისტორიები, ფაქტები.  

საილუსტრაციოდ მოხმობილმა მასალის გაანალიზებამ საშუ-

ალება მოგვცა განზოგადებულიყო გრიცკო ხალიმონენკოს მთარგმნე-

ლობითი საქმიანობა ზოგადკულტურულ კონტექსტში. ემპირიული 

მასალის შესწავლის საფუძველზე გამოვლენილი მთარგმნელობითი 

ინდივიდუალურობიდან გამოიკვეთა ზოგადი კანონზომიერებები. 

მათი ერთობლიობის განზოგადების შედეგად ფაქტი შეფასდა პროფე-

სიონალიზმის ახალ ეტაპად უკრაინელ მთარგმნელთა წრეებსა და 

ქართველოლოგიაში. ათეულობით წლების განმავლობაში არსებულმა 

მთელმა ამ პროცესმა დღეს უკვე შექმნილი ტრადიციის სახე მიიღო. 

სამწუხაროდ, ასეთი მდიდარი ტრადიციების მქონე უკრაინული ქარ-

თველოლოგია დღეს კადრების ძლიერ კრიზისს განიცდის.  

უკანასკნელ ინტერვიუში ჟურნალისტის კითხვაზე – საქართვე-

ლო თქვენთვის არის.... ხალიმონენკომ უპასუხა: „აი, გულზე ხელს და-

ვიდებ და ვიტყვი, კარგად არც კი ვიცი უკრაინელი ვარ თუ ქართვე-

ლი. უკრაინაში დავიბადე და უკრაინულ საზოგადოებაში გავიზარდე, 

პიროვნებად კი საქართველოში ჩამოვყალიბდი“.  

 
  



445 
 

გამოყენებული ლიტერატურა: 

 

ბაქანიძე, ო. (2015). კიევის უნივერსიტეტი – ქართველი ახალგაზრდების სა-
ვანე. თბილისი: თსუ გამომცემლობა. 

ბლანშო, მ. (2015). თარგმანისთვის (თარგმნა ირაკლი კენჭოშვილმა). ლიტე-
რატურის თეორიის ქრესტომათია, წიგნი მესამე (438-443). თბილისი: 

GCLA Press. 

გაფრინდაშვილი, ნ. (1992). უცხოეროვნული ლიტერატურისა და სამყაროს 
აღქმის თავისებურებანი (ისტორიულ-შედარებითი კვლევის ცდა). 
თბილისი. 

მოდებაძე, ი. (2019). გაგება და ინტერპრეტაცია თარგმანში. ფრანგები საქარ-
თველოში და ფრანგული კულტურის რეფლექსია ქართულ კულტუ-
რულ სივრცეში (მე-17 საუკუნიდან მე-20 საუკუნის დასაწყისამდე) . 
(გვ. 75-84). თბილისი: გამომცემლობა „მწიგნობარი“. 

საქართველოს ეროვნული არქივის უახლესი ისტორიის ცენტრალურ არქივი, 

ფონდი 471, ანაწ. 21.   

წიბახაშვილი, გ. (2000). თარგმანის თეორიისა და პრაქტიკის საკითხები. 
თბილისი: თსუ გამომცემლობა. 

Виноградник., З. (2005). Антологія грузинської поезії. Упоряд. Р. Чілачава. Київ: 

Видавництво "Дніпро". 

Гарбовський, Н. (2004). Теория перевода. Москва: Издательство московского 

университета. 

Грицик, Л. (2021). ...Він один із публики... Професор В.В. Коптілов. Вісник 
Київського національного університету імені Тараса Шевченка. Інозм-
на Філологія 1 (53) , 92-93. 

Грицик, Л. (1973). Калька чи змістовий відповідник? (Про сучасні українські 

переклади з грузинської мови). Радянське літературознавство, 3 (72-78). 

Грицик, Л. (1973). Грузинская художественная проза в современных украинс-
ких переводах. Автореферат. Киев. 

Грузинське радянське оповідання. Переклад з грузинської. (1986). Київ: Видав-

ництво художної літератури „Дніпро“. 

Грузинські народні казки. (1971). Київ: Видавництво дитячої літератури „Веселка“. 

Дзюба, І. (2008). „Грігорій Кочур. Покликання. Ерудиція. Труд“. Г. Кочур-ში, 

Література та переклад, Дослідження, рецензії, літературні портрети, 
Том 1, упроядники Андрій та Марія Кочури ( 7-11). Київ: „Смолоскип“. 

Коптілов, В. (1968). „Життєдайній дружбі – міцніти!“. Райдужними мостами. 
Українсько-грузинський літературні зв'язки. Київ: Видавництво худож-

ної літератури «Дніпро». 



446 
 

Лекке, М., Чхаидзе, Е. (2018). Россия – Грузия после империи. Предисловие. 

Россия – Грузия после империи. Сборник статей. (стр. 5-28). Москва: 

„Новое литературное обозрение“. 

Модебадзе, И. (2015). История одного культурного феномена (перевод: тради-

ция и творческая индивидуальность). XI საერთაშორისო სიმპოზიუმის 
„ტრადიცია და თანამედროვე მწერლობა“, მასალები, ნაწილი II (441-

470). თბილისი. 

Рецкер, Я. (1974). Теория перевода и переводческая практика. Москва: „Меж-

дународное отношения“. 

Руставелі, Ш. (1991). Витязь у тигровій шкурі. Прозовий переклад з грузин-
ської, передмова та примітки Грицька Халимоненка. Київ: Веселка. 

Сиваченко, Г. (2019). Культурний трансфер – нова компаративістична мето-

дологія вивчення взаємодії культур. Слово і Час, 3 , 70-81. 

Сонячне гроно. Молода грузинська поезія (1970). Київ: Видавництво „Молодь“. 

Сулакаурі, А. (1971). Пригоди сопілкарика. З грузинської переклав Грицько 
Халимоненко. Київ: Видавництво дитячої літератури „Веселка“. 

Халимоненко, Г. (2021) 17-18 (5900-5901) წლის 14 серпня). „Я на сто відсотків 

українець і на сто відсотків грузин“ Спилкувався Сосо Чочіа. Літера-
турна Україна , 6-7. 

Чхаидзе, Е. (2018). Политика и литературная традиция: Русско-грузинские 
литературные связи после перестройки. Москва: Новое литературное 

обозрение. 

 

References: 

 

Bakanidze, o. (2015). K’ievis universit’et’i – kartveli akhalgazrdebis savane. 

[Georgian students of Kyiv University]. Tbilisi: Tbilisis sakhelmts’opo uni-

versit’et’is gamomtsemloba. 

Blanchot, M. (2015). Targmanistvis (targmna Irak’li K’ench’oshvilma). Lit’erat’uris 

teoriis krest’omatia, ts’igni mesame [For translation (translated by Irakli 

Kenchoshvili). Literary Theory Chrestomathy, Book Three (438-443)]. Tbi-

lisi: GCLA Press. 

Chkhaidze, E. (2018). Polit’ika i literaturnaya traditsiya: Russko-gruzinskiye lite-

raturnyye svyazi posle perestroyki. [Politics and Literary Tradition: Russi-

an-Georgian Literary Relations after Perestroika]. Moscow: New Literary 

Review. 

Dzyuba, I. (2008). “Hrihoriy Kochur. Poklykannya. Erudytsiya. Trud”. H. Kochur-

shi, Literatura ta pereklad, Doslidzhennya, retsenziyi, literaturni portrety, 

Tom 1, uproyadnyky Andriy ta Mariya Kochury ["Grigory Kochur. Vocati-

on. Erudition. Labor". G. Kochur, Literature and Translation, Research, Re-



447 
 

views, Literary Portraits, Volume 1, edited by Andriy and Maria Kochura ( 

7-11)]. Kyiv: "Smoloskyp"].  

Garbovsky, N. (2004). Teoryya perevoda [Theory of Translation]. Moscow: Moscow 

University Publishing House. 

Gaprindashvili, N. (1992). ). Utskhoerovnuli lit’erat’urisa da samq’aros aghkmis ta-

viseburebani (ist’oriul-shedarebiti k’vlevis tsda). [Peculiarities of Foreign Li-

terature and Perception of the World (Historical-Comparative Research)]. 

Tbilisi. 

Gritsik, L. (1973). Gruzinskaya khudozhestvennaya proza v sovremennykh ukrain-
skikh perevodakh. Avtoreferat [Georgian artistic prose in modern Ukraini-

an translations]. Kiyev  

Hrytsyk, L. (2021). ...Vin odyn iz publyky... Profesor V.V. Koptilov [... He is one of 

the public... Professor V.V. Koptilov]. Bulletin of the Taras Shevchenko 

National University of Kyiv. Foreign Philology 1 (53), 92-93. 

Hrytsyk, L. (1973). Kalʹka chy zmistovyy vidpovidnyk? (Pro suchasni ukrayinsʹki 

pereklady z hruzynsʹkoyi movy) [A calque or a semantic equivalent? (On 

modern Ukrainian translations from the Georgian language)]. Soviet Lite-

rary Studies, 3 (72-78). 

Khalimonenko, G. (2021, No. 17-18 (5900-5901) August 14). „YA na sto vidsotkiv 

ukrayinetsʹ i na sto vidsotkiv hruzyn“ Spylkuvavsya Soso Chochia. [ "I am 

one hundred percent Ukrainian and one hundred percent Georgian" Soso 

Chochia was confused. Literary Ukraine, 6-7]. 

Koptilov, V. (1968). „Zhyttyedayniy druzhbi – mitsnity!“. Rayduzhnymy mos-

tamy.Ukrayinsʹko-hruzynsʹkyy literaturni zv'yazky. ["To a Life-Giving Fri-

endship – Strengthen!". By Rainbow Bridges. Ukrainian-Georgian Literary 

Ties. . Kyiv: Publishing House of Fiction "Dnipro". 

Lekke, M., Chkhaidze, E. (2018). Rossiâ –Gruziâ posle imperii. Predislovie. Rossiâ –

Gruziâ posle imperii. Sbornik statej. [Russia – Georgia after the Empire. Pre-

face. Russia – Georgia after the Empire. Collection of articles (5-28)]. Mos-

cow: "New Literary Review",.  

Modebadze, I. (2015). Istoriâ odnogo kulʹturnogo fenomena (perevod: tradiciâ i 

tvorčeskaâ individualʹnostʹ). [History of one cultural phenomenon (tran-

slation: tradition and creative individuality). Proceedings of XI Internati-

onal Symposium "Tradition and Modern Writing", part II (441-470)]. 

Tbilisi. 

Modebadze, I. (2019). Gageba da int’erp’ret’atsia targmanshi. prangebi sakartveloshi 

da pranguli k’ult’uris repleksia kartul k’ult’urul sivrtseshi (me-17 sauk’unian 

me-20 sauk’unis dasats’q’isamde). [Understanding and Interpretation in 

Translation. The French in Georgia and the Reflection of French Culture in 



448 
 

the Georgian Cultural Space (from the 17th Century to the Beginning of the 

20th Century). (75-84)]. Tbilisi: Mtsignobari Publishing House. 

Retsker, Ya. (1974). Teoriâ perevoda i perevodčeskaâ praktika. [Translation Theory 

and Translation Practice]. Moscow: International Relations Publishing House. 

Rustaveli, Sh. (1991). Vytyazʹ u tyhroviy shkuri. Prozovyy pereklad z hruzynsʹkoyi, 

peredmova ta prymitky Hrytsʹka Khalymonenka. [The Knight in the Pan-

thers Skin. Prose translation from Georgian, foreword and notes by Hrytsko 

Khalimonenko]. Kyiv: Veselka. 

sakartvelos erovnuli arkivis uakhlesi ist’oriis tsent’ralur arkivi, pondi #471, anats’. 

21. [National Archives of Georgia, Central Archive of Contemporary Histo-

ry, f. 471, doc. 21] 

Sonyachne hrono. Moloda hruzynsʹka poeziya. (1970) [Sunny cluster. Young 

Georgian poetry. . ] Kyiv: Publishing house "Molod". 

Sulakauri, A. (1971). The adventures of a piper. Translated from Georgian by Hryt-

sko Khalimonenko. Kyiv: Publishing house for children's literature "Veselka". 

Syvachenko, G. (2019). Kulʹturnyy transfer – nova komparatyvistychna meto-

dolohiya vyvchennya vzayemodiyi kulʹtur [Cultural transfer – a new com-

parative methodology for studying the interaction of cultures. Word and 

Time, No. 3, 70-81]. 

Tsibakhashvili, G. (2000). Targmanis teoriisa da p’rakt’ik’is sak’itkhebi. [Issues of 

Translation Theory and Practice]. Tbilisi: TSU Publishing House. 

Vinogradnyk. (2005). Antolohiya hruzynsʹkoyi poeziyi. Uporyad. R. Chilachava 

[Anthology of Georgian Poetry. Compiled by R. Chilachava.] Kyiv: Dnipro 

Publishing House. 

 

  


