
378 
 

ლიტერატურული მერიდიანები / 

Literary Meridians 

 
კონსტანტინე ბრეგაძე 
Konstantine Bregadze 
თსუ შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი 
TSU Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

 

ომის თემა გერმანულ და ქართულ ლიტერატურულ 

ბაროკოში 
(ანდრეას გრიფიუსი და დავით გურამიშვილი) 

 

Theme of War in the German and Georgian Baroque Literature 
(Andreas Gryphius and Davit Guramishvili) 

 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10028 
 

 The fierce Thirty Years' War in 17th century Germany (1618-1648) and 

the internal political chaos in 18th century Georgia (political fragmentation), 

the foreign aggression of the Ottoman Empire and the Kingdom of Iran 

against Georgia became the subject of poetic creativity, in particular, in the 

works of the famous German Baroque writer Andreas Gryphius (1616-1664) 

and the poem "Davitiani" by the representative of Georgian Baroque, Davit 

Guramishvili (1705-1792). War is considered here as an apocalyptic event 

that not only destroys the homeland politically and economically but also 

war is regarded as a universal catastrophe, because it destroys all perspec-

tives on human existence, making the course of history lose its meaning. The 

lyrical characters of these authors reflect this hopelessness and meaning-

lessness with the baroque characteristic of Baroque, the deep sense of vanity, 

and the high style of Baroque poetry (genus grande), which makes the theme of 

war more apocalyptic than apocalypse itself. 

 Thus, if Gryphius' sonnet “Thränen des Vaterlandes. Anno 1636” is set 

within the framework of the thirty-year war, where the apocalyptic visions 

of an objective universal catastrophe and the expectation of this apocalypse 

are conveyed, then in Guramishvili's lyrical poem we have reflections on the 

subjective existential fate, which is caused by a priori objective existences - 

political destabilization (historical factor) and the perfidy of "life" and "exis-

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10028


379 
 

tence'', that is, by the spontaneity and unpredictability of existence (ontolo-

gical factor) - "it is not in the hands of the one who holds it, but if you hold 

it with a fist". And here, the subjectivism of the lyrical hero of Guramishvi-

li's poem, i.e. his subjective reflections on his existence, suddenly turns into 

an objective existential situation, namely, using Sartre's terminology, the 

existence of the lyrical hero of "Davitiani" can be perceived as "being" (Fr. 

en-soi, Germ. An-sich-ein, Existenz) and "essence“ (Fr. pour-soi, Germ. Für-

sich-sein, Essenz) in the objectively given dialectic (Galle, 2009, p. 20; Se-

ibert, 1997, p. 128), e. i. in the objectively given dialectic of existence and being 

when first there are existing and its ontological data, and then the personal 

existence of a person written in these data. Therefore, a priori we have an 

existential situation, when the existing and its ontological data always pre-

cede and forego the person (respectively, the lyrical hero of "Davitiani") and 

his private existence, and these ontological data (for example, birth, death, 

historical existence, temporality, transience, impermanence, etc.) appear to a 

person (respectively, the lyrical hero of "Davitiani") as they are already wri-

tten in advance, as they already exist beforehand. 
 

საკვანძო სიტყვები: ომი, ქართული ბაროკო, გერმანული ბაროკო, 

დავით  გურამიშვილი, ანდრეას გრიფიუსი  

Key Words: War, Georgian Baroque, German Baroque, David Gurami-

shvili, Andreas  Gryphius 

 

  
 
 

 
  



380 
 

„რამეთუ ომი საშინელი და საზარელი მონსტრია“. 
(ჰ. ი. ქრ. გრიმელსჰაუზენი) 

„Was Krieg vor ein schreckliches und grausames  
Monstrum seye“. (H. J. Ch. Grimmelshausen) 

 

შესავალი 
 

მე-17 საუკუნის გერმანიაში მძვინვარე ოცდაათწლიანი ომი 

(1618-1648) და მე-18 საუკუნის პირველი მესამედის საქართველოში 

არსებული შიდა პოლიტიკური ქაოსი (პოლიტიკური დაქუცმაცებუ-

ლობა) და ოსმალეთის იმპერიისა და ირანის სამეფოს საგარეო აგრესია 

საქართველოს, კერძოდ, ქართლისა და კახეთის სამეფოების მიმართ 

პოეტურ შემოქმედებათა თემად იქცა, კერძოდ, გერმანული ლიტერა-

ტურული ბაროკოს ერთ-ერთი უმთავრესი წარმომადგენლის, ანდრეას 

გრიფიუსის (1616-1664) ლირიკაში და ქართული ლიტერატურული 

ბაროკოს უმთავრესი წარმომადგენლის, დავით გურამიშვილის (1705-

1792) ლირიკულ-ისტორიულ პოემაში „დავითიანი“.1 ომი ორივე ავ-

ტორთან განხილულია ისეთ აპოკალიფსურ მოვლენად, რომელიც არა 

მხოლოდ საკუთარ სამშობლოს ანადგურებს პოლიტიკურად და ეკო-

ნომიკურად, არამედ ომი გააზრებულია ზოგადსაკაცობრიო კატას-

ტროფად, ვინაიდან იგი თითქმის ყველანაირ პერსპექტივას უსპობს 

ადამიანის ეგზისტენციას, ხოლო ისტორიის მსვლელობას უკარგავს 

ყოველგვარ საზრისს. აღნიშნულ ავტორთა ლირიკული გმირები სწო-

რედ ამ უპერსპექტივობასა და უსაზრისობას რეფლექტირებენ ბარო-

კოსთვის დამახასიათებელი ვანიტალურობით (ე. ი. ამაოების ღრმა 

განცდით შეპყრობილნი) და ბაროკოს პოეზიისათვის დამახასიათებე-

ლი მაღალი სტილით (genus grande), რაც ომის თემას რეალურ აპოკა-

ლიფსზე აპოკალიფსურს ჰხდის. 

  

                                                           
1 ის, რომ სრულიად ლეგიტიმურია საუბარი და მსჯელობა ქართულ ლიტერატუ-
რულ ბაროკოზე, ეს დიდი ხანია დასაბუთებულია გ. გაჩეჩილაძისა („ბაროკოს პრობ-

ლემა და ქართული ლიტერატურათმცოდნეობის ამოცანები“, [1972]) და ი. კენჭოშვი-

ლის („ქართული ავთენტური ბაროკო“ [1973]) ნაშრომებში (ნაჭყებია, 2009, გვ. 151), 

ასევე, მ. ნაჭყებიას გამოკვლევებში (ნაჭყებია, 2009; ნაჭყებია, 2022). 



381 
 

ოცდაათწლიანი ომი (1618-1648) გერმანიასა და ევროპაში 
 

მარტინ ლუთერის გარდაცვალების წელსვე (1546) გერმანიაში 

(და, ზოგადად, ევროპაში) აგორდა რელიგიური ომები კათოლიკეებსა 

და პროტესტანტებს შორის. ეს რელიგიური ომები ნელ-ნელა პოლი-

ტიკურ ომებში გადაიზარდა და მე-17 საუკუნეში, 1618 წელს გაჩაღდა 

კიდეც ე. წ. ოცდაათწლიანი ომი, რომელიც იყო პირველი საერთოევრო-

პული ომი და რომელიც საბოლოოდ ვესტფალიის ზავით (1648) დას-

რულდა. თუმცა ომები ევროპაში ამის შემდგომაც, მთელი მე-17 სა-

უკუნის მანძილზე და მე-18 საუკუნის დასაწყისშიც მძვინვარებდა - 

ჩრდილოეთის ომი (1655-1660), საფრანგეთ-ჰოლანდიის ომი (1672-1678), 

გერმანიის რაიხის დიდი ომი ოსმალეთის წინააღმდეგ (1683-1699), 

ომი ესპანეთის მემკვიდრეობისათვის (1701-1714), მეორე ჩრდილო-

ეთის ომი [1700-1721] (Niefanger, 2006, p. 27; Meid, 2009, p. 9-10). ასე რომ, 

ომი მთელს ბაროკოს ეპოქას მსჭვალავს, ეპოქის თანამდევი მოვლენაა. 

ძირითადად მიწათმოქმედებასა და სოფლის მეურნეობაზე ორი-

ენტირებული გერმანიის ეკონომიკა ოცდაათწლიანი ომის გამო სრუ-

ლიად მოიშალა. საომარ მოქმედებებს დაერთო მასობრივი შიმშილი 

და ეპიდემიები (მათ შორის, შავი ჭირის). ომის მანძილზე გერმანიის 

მოსახლეობა 5-7 მილიონით შემცირდა – 15-17 მილიონიდან 10-11 მი-

ლიონზე დავიდა (Sörensen [Hg.], 2002, p. 117; Meid, 2009, p. 8). 

1648 წლის ვესტფალიის ზავის თანახმად, მთელი გერმანიის ტე-

რიტორიაზე ჩამოყალიბდა 200-მდე მსხვილი და მცირე გერმანული 

სამეფო-სამთავრო, ასევე, დამოუკიდებელი ქალაქი-სახელმწიფოები 

(მაგ., მაინის ფრანკფურტი, ჰამბურგი და სხვ.), ხოლო გერმანელმა 

პროტესტანტმა მთავრებმა და ჰერცოგებმა საბოლოოდ განიმტკიცეს 

სრული დამოუკიდებლობა ვენაში მჯდომი ჰაბსბურგთა დინასტიის 

გერმანელი კათოლიკე კაიზერისაგან, ვისი პოლიტიკური ძალაუფლე-

ბაც მთელს გერმანიაზე საბოლოოდ განეიტრალებულ და გაუქმებულ 

იქნა (Sörensen [Hg.], 2002, p. 117). 

პოლიტიკურად და ტერიტორიულად დაქუცმაცებული, ეკონო-

მიკამოშლილი და გაღარიბებული გერმანია ოცდაათწლიანი ომის შემ-

დეგ აღარ იყო წამყვანი პოლიტიკური მოთამაშე, მე-17 საუკუნეში ევ-

როპის კონტინენტზე პოლიტიკურ და კულტურულ ცხოვრებას ტონს 

უკვე საფრანგეთი და ბურბონთა სამეფო საგვარეულო აძლევდა. 

 

 



382 
 

ანდრეას გრიფიუსის სონეტი „მამულის ცრემლები. Anno 1636“ 
 

ოცდაათწლიანი ომის საშინელებებს იმთავითვე გამოეხმაურნენ 

გერმანელი ბაროკოს მწერლები, მაგ., გერმანული ლიტერატურული 

ბაროკოს პოეტიკის ფუძემდებელი მარტინ ოპიცი (1597-1639), რომელ-

მაც ვრცელი პოემა უძღვნა ამ ომის თემას, სახელწოდებით „ნუგეშის-

მცემელი ლექსები საზარელი ომისას“ („TrostGedichte In Widerwertig-

keit Deß Krieges“) (1633) (Meid, 2009, p. 171) და გერმანული ბაროკოს 

რომანის გამორჩეული ავტორი, ჰანს იაკობ ქრისტოფ გრიმელსჰაუზე-

ნი (1621-1676), რომლის სატირულ პიკარო-რომანში „თავგადასავლე-

ბის მოყვარული სიმპლიცისიმუს გერმანელი“ („Der abentheuerliche Sim-

plicissimus Teutsch“) (1668) ვრცლადაა თემატიზებული და აღწერილი 

ოცდაათწლიანი ომის საშინელებანი (Niefanger, 2006, p. 214). 

როგორც უკვე შევნიშნეთ, აღნიშნულ თემატიკაზეა ანდრეას გრი-

ფიუსის სონეტიც „მამულის ცრემლები. Anno 1636“ (“Thränen des Va-

terlandes. Anno 1636”), რომელიც შევიდა მის პირველ სონეტების კრე-

ბულში „ქალაქ ლისას სონეტები“ („Lissaer Sonette“) (1637): 
 

„Wir sind doch nunmehr ganz, ja mehr denn ganz verheeret! 

Der frechen Völker Schar, die rasende Posaun 

Das vom Blut fette Schwert, die donnernde Karthaun 

Hat aller Schweiß, und Fleiß, und Vorrat aufgezehret“. 

[„ჩვენ სრულიად, სრულიად, გავნადგურდით, 

გავუდაბურდით! 

დაგეშილ ხალხთა ხროვამ (იგულისხმება გერმანიის 
ტერიტორიაზე მებრძოლი სხვადასხვა ქვეყნის არმიები - კ. ბ.), 
შემზარავმა ბუკმა და ნაღარამ, 

სისხლით გასიებულმა მახვილმა, მგრგვინავმა ზარბაზნებმა 

სრულიად წალეკეს ის, რაც ოფლით, შრომით, გარჯით იყო 

მოპოვებული“]. 

„Die Türme stehn in Glut, die Kirch' ist umgekehret. 

Das Rathaus liegt im Graus, die Starken sind zerhaun, 

Die Jungfern sind geschänd't, und wo wir hin nur schaun 

Ist Feuer, Pest, und Tod, der Herz und Geist durchfähret“. 

 

  



383 
 

[„კოშკები ცეცხლის ალშია გახვეული, ეკლესიები 

ჩამონგრეული, ჩამოქცეული. 

რატჰაუსი, ქალაქის საბჭოს შენობა, ნაცარშია ჩაფლული, 

ძლიერნი აკაფეს, 

ქალწულებს ნამუსი აჰხადეს, სადაც არ უნდა გაიხედო, 

ყველგან სულისშემძვრელი ცეცხლი, შავი ჭირი და 

სიკვდილი მძვინვარებს“]. 

„Hier durch die Schanz und Stadt rinnt allzeit frisches Blut. 

Dreimal sind schon sechs Jahr, als unser Ströme Flut 

Von Leichen fast verstopft, sich langsam fort gedrungen“ 

[„აქ ციხე-სიმაგრეების სათოფურებიდან, გალავნების 

ნასვრეტებიდან გაუთავებლად მოთქრიალებს ახლადდაქცეული 

სისხლი, ქალაქის ქუჩებში გაუთავებლად მოედინება 

ახლადდაღვრილი სისხლი. 

უკვე სამჯერ ექვსი წელიწადია (მინიშნება აპოკალიფსურ 
მხეცის ნიშანზე, სამ ექვსიანზე - კ. ბ.), რაც ჩვენი მდინარეების 

კალაპოტები გვამებითაა ამოვსებული“] (Deutsche Gedichte…, 

1976, p. 89-90).1 
 

სონეტი, ერთი შეხედვით, თითქოს მხოლოდ ომის საშინელებებს 

აღწერს ღრმა პოეტური განცდით – ნგრევა, ხანძრები, ხოცვა-ჟლეტა, 

გაუპატიურება, ძალადობა, ძარცვა-გლეჯა, სიკვდილი, შიმშილი, ეპი-

დემიები, რაც (აღწერა) სონეტის ტექსტში კიდევ უფრო გაძლიერებუ-

ლია ტექსტის რეციპიენტის ოპტიკურ და აკუსტიკურ აღქმებზე ეფექ-

ტური ვერბალური ზემოქმედებით – ჰიპერბოლიზებული შესიტყვებე-

ბი, ექსპრესიული ბგერწერა, მაგრამ სონეტში, ამავდროულად, მინიშ-

ნებებით განზოგადებულია პოლიტიკური, რელიგიური, სოციალური, 

ეკონომიკური, ინსტიტუციონალური, ინფრასტრუქტურული და დე-

მოგრაფიული კატასტროფანი, რაც მამულს („ფატერლანდ“/ „Vaterland“), 

ანუ გერმანიას დაატყდა თავს. ეს კი ნიშნავს გერმანიის სახელმწიფო-

ებრიობისა და ცივილიზებულობის სრულ მოშლას: კერძოდ, სონეტის 

მიხედვით, ომმა გამოიწვია პოლიტიკურ-ეკონომიკური სტრუქტურის 

სრული ნგრევა – „სრულიად წალეკეს ის, რაც ოფლით, შრომით, გარ-

ჯით იყო მოპოვებული“; სამოქალაქო ინფრასტრუქტურისა და სახელ-

მწიფო ინსტიტუციების მოშლა – „კოშკები ცეცხლის ალშია გახვეული“, 

                                                           
1 სტატიაში მოყვანილი ა. გრიფიუსის სონეტის ბწკარედული თარგმანი ჩემია (კ. ბ.). 



384 
 

„რატჰაუსი, ქალაქის საბჭოს შენობა ნაცარშია ჩაფლული“; რელიგიური 

ინფრასტრუქტურისა და საკრალური ინსტიტუციის, ეკლესიის დამ-

ხობა – „ეკლესიები ჩამონგრეული, ჩამოქცეული“. შემდგომ: ომი არ 

ცნობს სოციალურ კლასსა და სტატუსს, ომის საშინელება სოციუმის 

ყველა წარმომადგენელს მისწვდა, ყველა მათგანი დააზარალა – „ძლი-

ერნი აკაფეს, ქალწულებს ნამუსი აჰხადეს“; გერმანიის მოსახლეობა 

დემოგრაფიული კატასტროფის წინაშე აღმოჩნდა – „აქ ქალაქის ქუჩებ-

ში გაუთავებლად მოედინება ახლადდაღვრილი სისხლი“, „ჩვენი მდი-

ნარეების კალაპოტები გვამებითაა ამოვსებული“.  

აქვე მნიშვნელოვანია სონეტის სათაურში გამოტანილი მამულის 

(„Vaterland“) კონცეპტი, რაც არა მხოლოდ ნაციონალური სემის შემცვე-

ლია და გერმანელობაზე მიანიშნებს, არამედ პოლიტიკურ სემასაც შე-

იცავს: კერძოდ, ამ ომში მამულის დამხობა გრიფიუსისთვის (თუ სო-

ნეტის ლირიკული გმირისთვის) ნიშნავს ერთიანი გერმანული პოლი-

ტიკური სხეულის, ერთიანი გერმანული სახელმწიფოს სამუდამოდ 

თუ არა, დიდი ხნით დამხობას. და მართლაც, ეს იყო გრიფიუსის, 

თითქოსდა, ერთგვარი პოეტური წინასწარმეტყველება: თუ გადავავ-

ლებთ თვალს გერმანიის ისტორიის დენას ოცდაათწლიანი ომის დამ-

თავრებიდან მოყოლებული, გერმანია და გერმანელი ერი 200 წელზე 

მეტ ხანს პოლიტიკურად დაშლილი და დაქუცმაცებული იყო, ვიდრე 

1871 წელს რკინის კანცლერმა ოტო ფონ ბისმარკმა ისევ არ გააერთიანა 

გერმანია ერთიან პოლიტიკურ სხეულად და ვიდრე ერთიანი გერმა-

ნული რაიხის ფარგლებში გერმანელი ერი არ ჩამოყალიბდა ე. წ. „შტა-

ატსნაციონ“-ად, ანუ თანამედროვე სახელმწიფო-ერად, კონსოლიდი-

რებულ პოლიტიკურ ერად. 
სონეტის ბოლო, მეოთხე სტროფში (მეორე ტერცეტში) კი განვი-

თარებულია ტაბუირების მოტივი, რითაც ერთგვარად ნაწინასწარ-

მეტყველებია მომავალი აპოკალიფსური მოვლენები: 
 

„Doch schweig ich noch von dem, was ärger als der Tod, 

Was grimmer denn die Pest, und Glut und Hungersnot, 

Daß auch der Seelen Schatz so vielen abgezwungen“ 

[„მაგრამ მასზედ კი ვდუმვარ (ტაბუირება - კ. ბ.), რაც 

სიკვდილზე უფრო საშინელია, 

რაც შავ ჭირზე უფრო საზარელია, რაც ცეცხლსა და 

შიმშილზე უარესია, 



385 
 

მასზედ ვდუმვარ, რაც მრავალთა სულთა კიდევ უფრო 

შეაძრწუნებს და გააოგნებს“] (Deutsche Gedichte…, 1976, p. 90).  
 

ამ თვითდადუმებითა და ტაბუირებით საინტერესოა, კიდევ რო-

მელ უფრო დიდ კატასტროფაზე უნდა მიანიშნებდეს ავტორი, ვიდრე 

ეს ომია და ამ ომით გამოწვეული საშინელებანი?! როგორც ჩანს, ეს 

არის მინიშნება კიდევ უფრო დიდ, სამყაროულ კატასტროფაზე, საკა-

ცობრიო კატასტროფაზე, კერძოდ, აპოკალიფსისზე. ეს აპოკალიფსისი 

კი მინიშნებულია სონეტის მესამე სტროფში ფრაზით - „უკვე სამჯერ 

ექვსი წელია“ („Dreimal sind schon sechs Jahr“). ფრაზა „სამჯერ ექვსს“ 

აქვს როგორც ისტორიული, ისე რელიგიურ-ესქატოლოგიური შინაარ-

სი: 1. სამჯერ ექვსი, ანუ თვრამეტი წელი გულისხმობს, რომ სონეტის 

დაწერის მომენტისთვის, 1636 წლისთვის უკვე მართლაც სამჯერ ექ-
ვსი, ე. ი. თვრამეტი წელია გასული ომის დაწყებიდან და 18 წელია რაც 

მამულში, ანუ გერმანიაში მძვინვრებს ეს ომი, რომელიც 1618 წელს 

დაიწყო; 2. სამჯერ ექვსი, ვითარცა სამი ექვსიანი, რაც მიანიშნებს 

იოანე ღვთისმეტყველის გამოცხადებაში ნახსენებ სამ ექვსიანზე (Nie-

fanger, 2006, p. 129), რაც არის აპოკალიფსური მხეცის, ანუ სატანის, ან-
ტიქრისტეს ნიშანი, რიცხვი „ექვსასსამოცდაექვსი“. სწორედ ამ ნიშნის 

მატარებელი ანტიქრისტეა ის, ვინც იოანეს გამოცხადების მიხედვით, 

იესო ქრისტეს მეორედ მოსვლამდე გაბატონდება დედამიწაზე.  

ამგვარად, ამ „აპოკალიფსური“ მინიშნებით გრიფიუსი, ვითარცა 

ახალი ჟამის პოეტი-წინასწარმეტყველი, სონეტში არა მხოლოდ გო-

დებს ისტორიული მამულის, გერმანიის პოლიტიკურ და ისტორიულ 

კატასტროფაზე, არამედ ერთგვარად წინასწარმეტყველებს, პროგნო-

ზირებს ზოგადსაკაცობრიო გარდაუვალ აპოკალიფსურ კატასტროფა-

სა და ისტორიის უპერსპექტივობას. ამით კი ინტენცირებულია, ზოგა-

დად, ბაროკოს ლირიკისათვის დამახასიათებელი ე. წ. ვანიტალურო-
ბა, ანუ ამაოებისა და წარმავლობის შეუქცევადი და გაუნელებელი 

განცდა, რაც სონეტის ავტორსა თუ სონეტის ლირიკულ გმირში საბო-

ლოოდ გაამძაფრა ამ ოცდაათწლიანმა ომმა. ეს ვანიტალურობა კი ავ-

ტორისა თუ ლირიკული გმირისთვის საბოლოოდ გადაიზრდება გარ-

დაუვალი აპოკალიფსისის მოლოდინში, რაც ერთხელ და სამუდამოდ 

აუქმებს ღვთისადმი სასოებას, ქრისტიანულად გაგებული სასუფევ-

ლის რწმენას, ხსნის პერსპექტივას და აძლიერებს რელიგიურ სკეფ-
სისს, რაც (რელიგიური სკეფსისი), აპოკალიფსისის მსგავსად, უფრო 

დიდი საშინელებაც კია, ვიდრე მამულში, გერმანიაში მძვინვარე ომი 



386 
 

(Niefanger, 2006, p. 129). ამიტომაცაა, რომ სონეტის ფინალში სწორედ 

ამ ომით გამოწვეული პრივატული რელიგიური სკეფსისისა და აპოკა-
ლიფსისის წინარეგანცდის გამხელაც არ სურს ლირიკულ გმირს, რათა 

მოყვასი (შესაბამისად, მკითხველი, მსმენელი) არ დაბრკოლდეს რწმე-

ნაში – „მასზედ ვდუმვარ, რაც მრავალთა სულთა კიდევ უფრო შეაძ-

რწუნებს და გააოგნებს“.  

ამიტომაცაა, რომ იოანეს გამოცხადებისაგან განსხვავებით, გრი-

ფიუსის სონეტის ტექსტში აპოკალიფსისი ცალსახად კატასტროფული 

მოვლენაა, ცალსახად სამყაროსა და კაცობრიობის აღსასრულია და არა 

კაცობრიობისა და ქრისტიანული სამყაროს ხსნა და ტრიუმფი, ვინა-

იდან გამოცხადების ტექსტისაგან განსხვავებით სონეტის არც მთელს 

ტექსტში და არც ტექსტის ფინალში არანაირი პოზიტიური პერსპექ-

ტივა არ იკვეთება, კერძოდ, არც ქრისტეს ტრიუმფალური მეორედ 

მოსვლაა მინიშნებული, არც ანტიქრისტეს სამუდამო დანარცხება და 

დამარცხება და არც მარადიული ზეციური სამეფოს დაფუძნება, არა-

მედ ხაზგასმულია ცალსახად ცუდი წინათგრძნობა, რომელიც ტაბუ-

ირებულია („მასზედ ვდუმვარ, რაც მრავალთა სულთა კიდევ უფრო 

შეაძრწუნებს და გააოგნებს“) და კოდირებულია ციფრთა კომბინაციით 

„უკვე სამჯერ ექვსი წელიწადია“ („Dreimal sind schon sechs Jahr“).  

 
„ქართლის ჭირი“ და სუბიექტის ეგზისტენციის  
პრობლემატიკა „დავითიანში“ 
 

ანდრეას გრიფიუსისაგან განსხვავებით, დავით გურამიშვილთან 

ომის ფენომენი უფრო მეტად სუბიექტურადაა გააზრებული, ვიდრე 

ობიექტურად: მიუხედავად იმისა რომ გურამიშვილი „დავითიანში“ 

>>ობიექტურად<< აღწერს მე-18 საუკუნის პირველი მესამედის საქარ-

თველოს ისტორიულ რეალიებს, სწორედ ამ ობიექტურობის ფონზე 

წამოიწევს წინ ლირიკული გმირის სუბიექტური ეგზისტენციური 

პრობლემატიკა. ეს გარემოება თვით ჟანრობრივ არჩევანზეც აისახა: 

თუკი გრიფიუსი მიზანმიმართულად ირჩევს სონეტის ლირიკულ 

ფორმას, სადაც მეტი გასაქანი ეძლევა ობიექტურ, დისტანცირებულ 

რეფლექსიას, განზოგადებულ, შემაჯამებელ ეთიკურ თუ რელიგიურ 

დასკვნასა და პოეტურ პროფეტულობას, მაშინ გურამიშვილი ლიტე-

რატურულ მედიუმად ირჩევს ლირიკულ პოემას და მასში, შეიძლება 

ითქვას რომ, უკიდურესი სუბიექტურობით ასახავს, როგორ ზემოქმე-

დებს მასზე (თუ თავის ლირიკულ გმირზე), როგორც კონკრეტულ სუ-



387 
 

ბიექტზე, საკუთარი ქვეყნის პოლიტიკური ბედუკუღმართობა: „მო, 
ყური მიგდე, მოგითხრობ ტყვედ ჩემსა წამოყვანასა. / ქვეყნის წახდე-
ნის მიზეზით ვსცხოვრობდი სხვის ქვეყანასა, / სადაც უხმობენ სახე-
ლად, ქსნის ხევზე, ლამისყანასა“ (გურამიშვილი, 2017, გვ. 72). 

იმჟამინდელი საქართველოს, კერძოდ, ქართლისა და კახეთის სა-

მეფოთა პოლიტიკური დილემა კი ის იყო, რომ ამ ქართულ სამეფოებს, 

ერთი მხრივ, გარედან მუდმივად ემუქრებოდა სამხედრო-პოლიტი-

კური აგრესია, კერძოდ, ოსმალეთისა და ირანის დამპყრობლური პო-

ლიტიკა, რასაც (ამ დილემას) ზედ დაერთო პეტრე პირველის ახლად-

გამომცხვარი რუსეთის იმპერიის მიერ შემუშავებული სამხრეთის 

მიმართულების საიდუმლო ექსპანსიონისტური გეგმა, რაშიც პეტრე 

პირველმა მოტყუებით ჩაითრია რუსეთის დახმარებაზე მეოცნებე და 

მოიმედე ქართლის მეფე ვახტანგ მეექვსე, რომელსაც გულუბრყვი-

ლოდ ეგონა, რომ რუსეთის დახმარებით თავს დააღწევდა ირან-ოსმა-

ლეთის ბატონობას. რუსეთის ეს საიდუმლო გეგმა ირანის დაკავებასა 

და დაპყრობას, შემდგომ კი აქედან ინდოეთზე გასვლასა და აბრეშუ-

მის გზის კონტროლს გულისხმობდა. სწორედ ორპირი და მუხანათი 

პეტრე პირველისაგან ამ გეგმის შეუსრულებლობის მსხვერპლი შეიქნა 

ვახტანგ მეექვსე და მასთან ერთად ქართლის სამეფო: კერძოდ, პეტრე 

პირველმა ვახტანგ მეექვსე შეაგულიანა, ირანის წინააღმდეგ ლაშქარი 

გამოეყვანა და შემდგომ თავისი ჯარის მიშველებასაც დაჰპირდა. ქარ-

თლის მეფე წამოეგო რუსის იმპერატორის პროვოკაციას, მეფე ვახტან-

გმა 40 ათასიანი ლაშქარი გამოიყვანა და ამაოდ ელოდა პეტრე პირ-

ველს განჯაში რამდენიმე დღე. ამასობაში კი თავად იმპერატორი ასტ-

რახანიდან უკან პეტერბურგს გაბრუნდა, უცებ გადაწყვიტა რა, რომ 

ირანზე გალაშქრება ამჯერად არ ივარგებდა (ჯავახიშვილი, 1998, გვ. 

401-404).1 მეორე მხრივ კი, ქართლისა და კახეთის სამეფოები მუდმი-

                                                           
1 შდრ.: „ტიროდენ, ამას იტყოდენ: ახლა არს ჩვენი დავსება! / ვერ მოგვიხდების კარ-
გათა ამდენი წყვეტა, ტმასება. / მესამე (ანუ, რუსეთი – კ. ბ.) კიდევ მოიბა, ორი საბელი 
(ანუ, ოსმალეთი და ირანი – კ. ბ.) თავს ება. / სამი ვეშაპი ერთს ლომსა აწ ვითარ მო-
ეთავსება?!“ (გურამიშვილი, 2017, გვ. 42). ასევე შდრ.: „განა სპარსეთს კი შეეძლო სა-
ქართველოსთვის მისი მოქმედება ეპატიებინა? სპარსეთის შაჰს ვახტანგ მეფეზე მო-
ახსენეს: ის იმდენად „არის მტერი შენი“, რომ „ეყმო ხელმწიფესა რუსეთისასა“ და 
„ამოსწყვიტა რჯულისა შენისა მოსავნიო“. საქართველო გადიდებისა და გაძლიერე-
ბის მაგიერ მტრის სათარეშოდ გახდა: ქართლი აოხრდა და ოსმალებს ჩაუვარდა ხელში, 
ლეკებმა ხალხს ცარცვა-გლეჯა დაუწყეს. ვახტანგ მეფეს, პეტრე I-საგან ასე მოტყუ-
ებულსა და ყოვლად უმწეოდ მიტოვებულს, საქართველოდან გახიზვნის მეტი აღა-
რაფერი დარჩენოდა. ქართლში ოსმალები გაბატონდნენ“ (ჯავახიშვილი, 1998, გვ. 404). 



388 
 

ვად ჩათრეულნი იყვნენ შიდაპოლიტიკურ კონფლიქტებში, რაც კიდევ 

უფრო აძლიერებდა ამ სამეფოთა ერთმანეთისაგან დისტანცირებას, 

გაუცხოებას და მათს შინაგან პოლიტიკურ დაქუცმაცებულობას. ამ 

ორმა ფაქტორმა კი იქამდე მიიყვანა ქვეყანა, რომ ბოლოს გაუქმდა ქარ-

თლისა და კახეთის სამეფოთა პოლიტიკურობა, კერძოდ, გაუქმდა მა-

თი დამოუკიდებელი (თუ ნახევრად დამოუკიდებელი) სახელმწიფო-

ებრიობა, ქართლსა და კახეთში დამყარდა უმეფობა და ქართლი და კა-

ხეთი გადაიქცნენ ოსმალეთისა და ირანის შემადგენელ პროვინციებად: 
 

„თურქი, სპარსი, ლეკი, ოსი, ჩერქეზ, ღლიღვი, დიდო, ქისტი, 

სრულად ქართლის მტერნი იყვნენ, ყველამ წაკრა თვითო ქიშტი! 

მერმე შინათ აიშალნენ, ძმამ მოუდვა ძმასა ყისტი; 

თავის თავსა ხმალი იცეს, გულთა მოიხვერდრეს ხიშტი. [...] 
 

რაც მოგახსენე, მოგგვარა ჩვენ ერთმანერთის ბრძოლამა! 

ქართლი ოსმალომ დაიპყრა, კახეთი ლეკთა მოლამა; 

მით ჩვენმან სისხლმან ნაღვარმან ხევნები სულ ამოლამა. 

სუნით მოიცვა მთა-ბარი ჩვენის მკვდრის მძორთა ყროლამა!“  

(გურამიშვილი, 2017, გვ. 30, 72).1 
 

როგორც ზემოთ შევნიშნე, „დავითიანში“ ეს ისტორიული გარე-

მოებანი >>ობიექტურადაა<< გადმოცემული, მაგრამ გურამიშვილის-

თვის (თუ მისი ლირიკული გმირისთვის) მნიშვნელოვანია, ამ რეალი-

ების ფონზე გადმოსცეს არა საკუთარი ქვეყნის (თუ ქვეყნების – ქართ-

ლი, კახეთი) პოლიტიკური კატასტროფით გამოწვეული პატრიოტუ-

                                                           
1 შდრ.: „საქართველო, განსაკუთრებით აღმოსავლეთი, მტრების სათარეშოდ იქცა. 
ჯერ ოსმალეთი, შემდეგ ნადირშაჰის დროს სპარსელები სძარცვავდნენ და აოხრებ-
დნენ ქვეყანას. აღმ. საქართველოს სახელმწიფოებრივი მანქანა მთლად მოშალეს, ყო-
ველგვარი ადგილობრივი დაწესებულება მოსპეს და ჯერ ოსმალთა ფაშები, შემდეგ 
სპარსეთის ვექილები განაგებდნენ საქმეს“ (ჯავახიშვილი, 1998, გვ. 404-405); ასევე 

შდრ.: „გაძლიერდა „ტყის სყიდვა“, შური და სხვა ბოროტებანიც. დაცარიელებულ ქვე-
ყანაში, როგორც ჩანს, გარეული ნადირიც მომრავლებულა და ღონემიხდილი შეთხე-
ლებული მოსახლეობისათვის შეუტევია. ყოველივე ამას დაერთო სასტიკი ეპიდე-
მიები. რუსეთს გადახვეწილ ქართლის მეფეს (ანუ ვახტანგ VI – კ. ბ.) ღონე არ შეს-
წევდა რეალური დახმარება აღმოეჩინა თავისი ქვეყნისათვის. კახეთის მეფე ქართლს 
გასაგლეჯად უმიზნებდა. ერთსულოვნება არც ქართველ თავადებს შორის იყო: ყო-
ველი თავადი საკუთარი სათავადოს ინტერესებიდან გამოდიოდა და მათი პოლი-
ტიკური მსოფლმხედველობა ვიწრო თავადური ინტერესებით იფარგლებოდა“ (ნარ-

კვევები..., 1976, გვ. 440). 



389 
 

ლი სევდა (თუმცა, ეს სევდაც ძალაშია), არამედ გადმოსცეს საკუთარი 

ქვეყნის პოლიტიკური კატასტროფით გამოწვეული სუბიექტური ეგ-

ზისტენციური კატასტროფა: „მო, ყური მიგდე, მოგითხრობ ტყვედ 
ჩემსა წამოყვანასა. / ქვეყნის წახდენის მიზეზით ვსცხოვრობდი სხვის 
ქვეყანასა, / სადაც უხმობენ სახელად, ქსნის ხევზე, ლამისყანასა“ (გუ-

რამიშვილი, 2017, გვ. 72). 

პოემაში შემდგომ ეს დისკურსი – საკუთარი ქვეყნის პოლიტი-

კური კატასტროფით გამოწვეული სუბიექტური ეგზისტენციური კა-

ტასტროფა – კიდევ უფრო გაღრმავებულია თავში „დავით გურამის-

შვილისაგან საწუთოს სოფლის სამდურავი“, სადაც სუბიექტური ეგ-

ზისტენციის პრობლემატიკა კონკრეტული ისტორიული სიბრტყიდან 

უკვე ზოგადონტოლოგიურ სიბრტყეზეა გადმოტანილი: 
 

„ნუ მიენდობი, საწუთრო მტყუვანი არს და უპირო! 

არ დაიჭირვის ხელშია, რაგინდ რომ ბჭალი უჭირო; 

დღეს რომე ლხინი მოგაგოს, ხვალ ვერ მოურჩე უჭირო, 

ამად სჯობს, ხორცი უვარჰყო, სულსა ულოცო, უწირო. [...] 
 

ამად ვემდური საწუთროს, თორემ სხვა რა მაქვს სადაო? 

სად მომიყვანა სად მყოფი, კიდევ მივყევარ სადაო! 

მამა, დედა, ძმა თვალითა ვეღარა მხედავს, ა დაო, 

ძეთა და ასულთაგანაც გამხადა უღირსადაო. [...] 
 

ორგემაგე არს საწუთრო: ხან ნოტიობს, ხან კი გვალავს; 

დღეს რომ კარგი წინ გიმძღვაროს, უკან მოგადევნებს ხვალ ავს. 

ნუ ენდობი, მოგატყუებს, ისარს ისვრის, მშვილდს კი მალავს. 

მას დავნატრი, ვინცა სწორედ ხვლად საწუთროს გზას 

გაჰკვალავს. 
 

მიდი-მოდის ეს სოფელი, ქარტეხილთა ზღვისებრ ღელავს! 

უკან დასდევს დრო და ჟამი, მის ნაქსელავს ქსოვს და სთელავს. 

ის მჭლე კაცი ცელს რას აქნევს, რასა სთიბავს, რასა სცელავს? 

ამად ვსწუნობ საწუთროსა, სულ ბნელია, რასაც ელავს!“ 

(გურამიშვილი, 2017, გვ. 122, 124). 
 

ამგვარად, საწუთრო, ე. ი. ამ ქვეყნად ადამიანის ეგზისტენცია, 

აქმყოფობა, „დაზაინ“-ი (გერმ. Dasein) დახასიათებულია როგორც მო-

უხელთებელი, განუჭვრეტელი, არაპროგნოზირებადი, სტიქიური ფე-

ნომენი, რომლის წიაღში არსებობაც ბოლოს სიკვდილით, ანუ გარდა-



390 
 

უვალი გაქრობით მთავრდება  – „ის მჭლე კაცი ცელს რას აქნევს, რასა 

სთიბავს, რასა სცელავს?“. შესაბამისად, ამ ვანიტალური პერსპექტი-

ვიდან სულზე ზრუნვა და მარადიული სასუფევლის დამკვიდრებაზე 

ფიქრი („ამად სჯობს, ხორცი უვარჰყო, სულსა ულოცო, უწირო“) „და-

ვითიანის“ ლირიკული გმირისთვის ავტომატურ, მექანიკურ და, ამგ-

ვარად, გაუაზრებელ, უმწეო და ამაო ქცევად მოსჩანს; ამ ვანიტალური 

პერსპექტივიდან რელიგიური მოტივები მისთვის ილუზიაა, ქრისტი-

ანული სწავლება მარადიულ საღვთო სასუფეველზე ფიქციად გადაიქ-

ცევა, რწმენა კი მხოლოდ და მხოლოდ გამოგონილი მეტაფიზიკური 

ნუგეშია.  

ამგვარად, თუკი გავყვებით „დავითიანის“ ლირიკული გმირის 

ზემორე ვანიტალურ მსოფლგანცდას, რელიგიურ რწმენაზე და უფ-

ლის სასოებაზე, საბოლოოდ, ამქვეყნიური ეგზისტენციით გამოწვე-

ული და უკიდურესად გამძაფრებული ამაოებისა და სასოწარკვეთის 

განცდა მძლავრობს  – „ამად ვსწუნობ საწუთროსა, სულ ბნელია, რასაც 

ელავს!“. ამიტომ, პოემის ამ თავში („დავით გურამისშვილისაგან საწუ-

თოს სოფლის სამდურავი“) კულმინირებულია ქართული ბაროკოს 

ვანიტალურობა (ანტითეზა) და შეიძლება ითქვას, რომ ეს თავი ქმნის 

პოემის ანტითეტიკის მეორე, ანტითეზურ შემადგენელს, რომელიც 

უპირისპირდება ლირიკული გმირისაგან პოემის წინა თავებში გამოვ-

ლენილ რწმენითა და სასოებით აღვსილ ქრისტიანულ სტოიციზმს 

(თეზა) (იხ. თავები: „ოდეს დავით ავის დღისაგან შეწუხებული სვინ-

დისის მხილებით ელვისაგან გამოქობილი კლდე იპოვნა და იმას შაე-

ფარა, იქიდამ გამოსულმან ილოცა“, „უცხოთ ნახვის შიშით მუხლთ-

მოჭრის დროს დავითის ლოცვა და გალობა“) (გურამიშვილი, 2017, გვ. 

88, 92-94).1  

 
  

                                                           
1 შდრ.: „ბაროკოს ეპოქისათვის დამახასიათებელია პიროვნების გაორება, წინააღმდე-
გობრიობა, კონტრასტი, პოლარულობა, ანტითეზა. ეს თვისებები თავისთავად დინა-
მიურ ელემენტებს შეიცავს, რაც ძლიერი შინაგანი დაძაბულობით არის აღბეჭდილი. 
ბაროკოს აზროვნებისა და აღქმის ძირითად საშუალებად იქცა ანტითეზა (აქ სწორი 

იქნებოდა, თქმულიყო „ანტითეტიკა“ ან „ანტითეზურობა“ – კ. ბ.), რადგან ადამიანს 
როგორც შინაგანი, ისე გარეგანი განხეთქილების ღრმა გრძნობა დაეუფლა. [...] ანტი-
თეზურობა, როგორც გურამიშვილის აზროვნების სტილი, მისი შემოქმედებითი მე-
თოდის ერთ-ერთი მძლავრი მახასიათებელი და მისი პოეტური ხელოვნების არსე-
ბითი ნიშანია“ (ნაჭყებია, 2009, გვ. 152, 153). 



391 
 

დასკვნა 
 

ამგვარად, თუკი გრიფიუსის სონეტში ოცდაათწლიანი ომის 

ფონზე ასახულია საკუთარი ქვეყნის („მამულის“) საბოლოო დაქცევა, 

ნაწინასწარმეტყველებია >>ობიექტური<< მომავალი – ზოგადსაკაცობ-

რიო კატასტროფა, გადმოცემულია აპოკალიფსური ვიზიონები და 

ტრაგიკულად განცდილია ამ აპოკალიფსისის მოლოდინი, მაშინ გუ-

რამიშვილის ლირიკულ პოემაში გვაქვს სუბიექტურ ეგზისტენციურ 

ხვედრზე ფოკუსირება და მასზე რეფლექსიები, რაც გამოწვეულია აპ-

რიორული ობიექტური ეგზისტენციალიებით – პოლიტიკური დესტა-

ბილიზაციითა (ისტორიული ფაქტორი) და „ორგემაგე“ „საწუთოს 

სოფლის“, „საწუთროს“ მუხანათობით, ანუ ეგზისტენსის სტიქიურო-

ბითა და განუჭვრეტელობით (ონტოლოგიური ფაქტორი) – „არ და-

იჭირვის ხელშია, რაგინდ რომ ბჭალი უჭირო“. აქ კი გურამიშვილის 

პოემის ლირიკული გმირის სუბიექტივიზმი, კერძოდ, მისი სუბიექ-
ტური რეფლექსიები საკუთარ ეგზისტენციაზე, მოულოდნელად გა-

დაიქცევა ობიექტურ და განზოგადებულ ეგზისტენციურ მოცემულო-

ბად: სარტრის ტერმინოლოგიით რომ ვთქვათ, „დავითიანის“ ლირი-

კული გმირის ეგზისტენცია ჩაეწერება ჯერარსისა/ჯერარსებულისა 

(ფრანგ. en-soi, გერმ. An-sich-sein, Existenz) და არსის/არსების (ფრგ. 

pour-soi, გერმ. Für-sich-sein, Essenz) ობიექტურად მოცემულ დიალექ-

ტიკაში (Galle, 2009, p. 20; Seibert, 1997, p. 128), ე. ი. ჩაეწერება არსებუ-
ლისა (აქ: ყოფიერებისა) და არსების (აქ: ადამიანის) ობიექტურად მო-

ცემულ დიალექტიკაში, როდესაც ჯერ (!) არსებული და მისი ონტო-

ლოგიური მონაცემებია და შემდეგ (!) ამ მონაცემებში ჩაწერილი ადა-

მიანის პირადი ეგზისტენცია, არსებობა. ამიტომ a priori გვაქვს ეგზის-

ტენციური ვითარება, როდესაც უკვე არსებული („ჯერარსი“) და მისი 

ონტოლოგიური მონაცემები (მაგ., დაბადება, სიკვდილი, ისტორიული 

ყოფა, დროითობა, დროებითობა, წარმავლობა, არარა და ა. შ.) ყოველ-

თვის წინ უსწრებენ და წინ ხვდებიან ადამიანსა (შესაბამისად, „დავი-

თიანის“ ლირიკულ გმირსა) („არსსა“/არსებასა) და მის კერძო ეგზის-

ტენციას, ხოლო ეს ონტოლოგიური მონაცემები სწორედ ისეთად ევ-

ლინებიან ადამიანს (შესაბამისად, „დავითიანის“ ლირიკულ გმირს), 

როგორადაც ისინი უკვე წინასწარაა გაწერილი, როგორადაც ისინი 

უკვე წინასწარ არსებობენ. 

 
  



392 
 

გამოყენებული ლიტერატურა: 

 

გურამიშვილი, დ. (2017). დავითიანი. თბილისი: „ქარჩხაძის გამომცემლობა“.  

ნარკვევები... (1973). საქართველოს ისტორიის ნარკვევები, ტ. IV. თბილისი: 

„საბჭ. საქართველო“. 

ნაჭყებია, მ. (2009). ქართული ბაროკოს საკითხები. თბილისი: „მერანი“. 

ნაჭყებია, მ. (2022). მხატვრული ტექსტი ლიტერატურულ მიმდინარეობათა 

კონტექსტში. თბილისი: „საჩინო“. 

ჯავახიშვილი, ივ. (1998). თხზულებანი თორმეტ ტომად, ტ. XII. თბილისი: 

თბილისის უნივერსიტეტის გამომცემლობა. 

Deutsche Gedichte… (1976). Die schönsten deutschen Gedichte, hrsg. von A. Simon. 

München: Verlag Lothar Borowsky. 

Galle, R. (2009). Der Existentialismus. München: Verlag Wilhelm Fink. 

Meid, V. (2009). Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. München: Verlag 

C. H. Beck. 

Niefanger, D. (2006). Barock. 2. Aufl., Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metzler. 

Seibert, Th. (1997). Existenzphilosophie. Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metzler. 

Sörensen, B. A. [Hg.] (2002). Geschichte der deutschen Literatur, Bd. I. München: 

Verlag C. H. Beck. 

 

Referenses: 

 

Deutsche Gedichte… (1976). Die schönsten deutschen Gedichte, hrsg. von A. Simon. 

München: Verlag Lothar Borowsky. 

Galle, R. (2009). Der Existentialismus. München: Verlag Wilhelm Fink. 

Guramishvili, D. (2017). Davitiani. [Davitiani]. Tbilisi: „Karchkhadzis gamomtsemloba“.  

Javakhishvili, Iv. (1998). Tkhzulebani thormet t’omad, t’. XII. [The Works in 12 

Volumes, Vol. XII]. Tbilisi: TSU gamomtsemloba. 

Meid, V. (2009). Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. München: Verlag 

C.H. Beck. 

Nachkebia, M. (2009). Kartuli barokos sakithkhebi [Issues of Georgian Baroque]. 

Tbilisi: „Merani“. 

Nach’kebia, M. (2022). Mkhat’vruli t’ekst’i lit’erat’urul mimdinareobata k’ont’ek-

st’shi. [Literary Text in the Context of Literary Movements]. Tbilisi: „Sachino“. 

Nark’vevebi... (1973). Sakarthvelos ist’oriis nark’vevebi, t’. IV. [Issues in History of 

Georgia, Vol. IV]. Tbilisi: „Sabchotha Sakartvelo“. 

Niefanger, D. (2006). Barock, 2. Aufl., Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metzler. 

Seibert, Th. (1997). Existenzphilosophie. Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metzler. 

Sörensen, B. A. [Hg.] (2002). Geschichte der deutschen Literatur, Bd. I. München: 

Verlag C. H. Beck. 


