
359 
 

მანანა ერემაშვილი 
Manana Eremashvili  
ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
Ilia State University 

 

ფოტოგრაფია, როგორც ტრავმული ნარატივის მედიუმი 

 ნინო ხარატიშვილის რომანში უკმარი სინათლე 
 

Photography as a Medium of Traumatic Narrative  

in Nino Kharatishvili’s Novel The Lack of Light 
 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10027 
 

This article investigates the role of photography as a communicative 

medium in the preservation and representation of both individual and socio-

cultural traumatic memory, using the literary text “The insufficient Light by 
Nino Kharatishvili as the primary case study. By analysing the characters’ 

interactions with photography in the novel, the research explores how pho-

tographic images can serve not only as visual representations of past events 

but also as active agents in reawakening, processing, and ultimately working 

through trauma. 

The theoretical framework draws upon Roland Barthes’ concepts of 

studium  and punctum to highlight the differing ways in which photographs 
are experienced. The image may be seen merely as an object of historical ob-

servation (studium) for the casual viewer, while for someone with personal 

ties to the moment depicted, the photograph may act as a “wound” (punc-

tum) that reopens buried emotional experiences. This distinction becomes 

central in the analysis of how the narrator, Keto Kipiani, engages with the 

photographs taken by her friend Dina. For Keto, these images are emotio-
nally charged representations of painful, personal moments that reawaken 

her suppressed simply as visual documents. 

Building on Cathy Caruth’s theory of trauma as unclaimed experience, 

the research demonstrates that the characters in Haratischwili’s text suffer 

from a delayed or deferred recognition of their trauma. Rather than conf-

ronting the emotional weight of past events directly, they initially attempt 

to suppress or forget. However, trauma continues to haunt them in unack-
nowledged ways until a later moment provokes its re-emergence. In the no-

vel, such a moment arises when Keto attends Dina’s photo exhibition, which 

becomes the catalyst for her to recall and reflect upon each traumatic me-

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10027


360 
 

mory. Through this encounter, she begins a process of self-understanding 

and healing. 

Dominick LaCapra’s theory on working through trauma further in-

forms the analysis, emphasizing that recovery requires not only the reactiva-

tion of traumatic memories but also their rational examination. Keto’s int-

rospective engagement with the photographs aligns with LaCapra’s model: 

her acknowledgment of pain and active reflection allows her to move from a 

position of being haunted by trauma to one of potential resolution. 

The study ultimately argues that the photographs taken by Dina func-

tion as manifestations of collective and personal traumatic memory. The act 

of viewing them – especially by those who share the traumatic past –enables 

a confrontation with previously unprocessed emotions and memories. Thus, 

The Scant Light presents a compelling literary demonstration of how pho-

tography can serve as a unique medium for the representation, communica-

tion, and possible resolution of trauma. It concludes that photographic art 

holds significant potential as a medium through which traumatic memory – 

whether individual or societal – can be made visible, narrativised, and emo-

tionally processed. 
 

საკვანძო სიტყვები: მეხსიერება, ტრავმა, ფოტოგრაფია, ტრავმის 

გადალახვა 

Keywords: memory; trauma; photography; working through trauma 

 

 

 
 

 

ტრავმული ნარატივით დაინტერესება დასავლეთის სოციუმში 

განსაკუთრებით გაძლიერდა მეორე მსოფლიო ომის შემდეგ, როდესაც 

საზოგადოებრივი რეაბილიტაციისთვის აუცილებელი გახდა მსოფ-

ლიო ომების მიერ დატოვებული ტრავმული მეხსიერების გამოხმობა 

არაცნობიერიდან და მატრავმირებელი გამოცდილებების გადალახვა. 

ტრავმების კვლევებით განსაკუთრებით ჰოლოკოსტის მკვლევრები 

დაინტერესდნენ1, რომელთაც მიაჩნდათ, რომ ხსენებულმა მოვლენამ 

                                                           
1 საყურადღებოა ის ფაქტი, რომ ჰოლოკოსტის, როგორც ისტორიული ტრავმის, შეს-

წავლას ჰოლოკოსტის უშუალო მოწმეები იწყებენ, მათი ჩანაწერები სასამართლოზე 

წარდგენილ მოწმეთა ჩვენებას ემსგავსება. ისინი სრული სიცხადით აღწერდნენ, რა 



361 
 

განსაკუთრებული გავლენა იქონია მეოცე საუკუნის სოციალური აზ-

როვნების ფორმირებაზე. დომინიკ ლა კაპრა თავის ნაწარმოებში ჰო-
ლოკოსტის რეპრეზენტაცია: ისტორია, თეორია, ტრავმა (Representing 
the Holocaust: History, Theory, Trauma) განმარტავს, რომ ჰოლოკოსტი 

არ იყო მხოლოდ ებრაელთა ტრავმა და ეს ისტორიული მოვლენა 

მთელ დასავლურ სამყაროს აღელვებდა. 

მეხსიერებისა და ტრავმების მკვლევრებმა მსჯელობის საკითხად 

აქციეს საზოგადოების მიერ შენახული ტრავმული მეხისიერება და ამ 

უკანასკნელის გავლენა ახალ თაობაზე. მეხსიერებათა კვლევების 

ერთ-ერთი მოწინავე თეორეტიკოსი, პიერ ნორა, აყალიბებს მეხსიერე-
ბის ადგილების (lieux de mémoire) კონცეფციას, რომლის მიხედვითაც, 

საზოგადოება წარსულს მუზეუმების, არქივების, მონუმენტებისა თუ 

სხვადასხვა სახის სამახსოვრო ობიექტის შედეგად იხსენებს. პიერ 

ნორა ერთმანეთს უპირისპირებს ისტორიასა და მეხსიერებას (Nora, 

1989, p. 12), რომლის თანახმადაც, მეხსიერება ემოციურ, სუბიექტურ 

გამოცდილებასთან არის დაკავშირებული. მიუხედავად იმისა, რომ 

პიერ ნორა უშუალოდ ფოტოგრაფიას არ განიხილავს „მეხსიერების 

ადგილად“, მისი მსჯელობები მნიშვნელოვანი საფუძველი აღმოჩდა 

სხვადასხვა დისციპლინის მკვლევრებისთვის, რომლებსაც ფოტოხე-

ლოვნება მეხისერების რეპრეზენტაციის ერთ-ერთ მედიუმად მიაჩნი-

ათ. აღნიშნულ საკითხზე აყალიბებს ფილოსოფიურ მსჯელობას ამე-

რიკელი მკვლევარი მარიანა ჰირში, რომელიც 1949 წელს რუმინეთში 

ჰოლოკოსტს გადარჩენილთა ოჯახში დაიბადა. შესაბამისად, მისი წიგ-

ნი „პოსტმეხსიერების თაობა: წერა და ვიზუალური კულტურა ჰოლო-

კოსტის შემდეგ“ („The Generation of Postmemory: Writing and Visual cul-

ture After the Holocaust”) ერთ-ერთ განსაკუთრებულ სამეცნიერო წყა-

როდ მიიჩნევა პოსტმეხისერებისა და ტრავმების კვლევის ფარგლებში. 

ხსენებულ ნაშრომში ჰირში განიხილავს ფოტოგრაფიის როლს მემ-
                                                                                                                                                          
პირობებში უწევდათ გადარჩენა ნაცისტების მიერ მოწყობილ საკონცენტრაციო ბანა-

კებში. მაგალითად, ერთ-ერთი გამოჩენილი მკვლევარია პრიმო ლევი (1919-1987), 

რომელმაც თავის წიგნში „განა ეს ადამიანია“ (If This is A Man) აღწერა პოლონეთში 

მოწყობილ აუშვიცის საკონცენტრაციო ბანაკში ყოფნის პერიოდი. ჰოლოკოსტით და-

ინტერესდნენ ფსიქოანალიტიკოსებიც, რომლებსაც მოწმეობისა და გადარჩენილის 

ფსიქიკური მდგომარეობის შესწავლა აინტერესებდათ, ასეთი მკვლევართა რიგს გა-

ნეკუთვნებოდნენ დორი ლაუბი და შოშანა ფელმანი; ეს უკანასკნელი განსაკუთრე-

ბულ ყურადღებას ამახვილებს ლიტერატურის როლზე, როგორც ტრავმების წერი-

ლობით დამოწმებასა და აღიარებაზე. შოშანა ფელმანს უკავშირდება მოწმეობის კრი-

ზისის/Crisis of Witnessing ცნების დამკვიდრება ტრავმებისა და მეხსიერების კვლევებში.  



362 
 

კვიდრეობით მიღებულ მეხსიერებაზე რეფლექსიასა და ტრავმული 

გამოცდილებების გაანალიზებისთვის. ჰირშის მიხედვით, იმ შემ-

თხვევაშიც კი, თუ ინდივიდი არ ყოფილა მომხდარის უშუალო მოწმე 

და მას თაობები აშორებს ტრავმულ გამოცდილებას, ფოტოალბომის 

დათვალიერების შედეგად წარსულში განცდილი გამოცდილებები 

ფოტოსურათების საშუალებით ცოცხლდება და ახალ თაობას გადა-

ეცემა (Hirsh, 2012, p. 38). მკვლევრისთვის ფოტოსურათები ერთდრო-

ულად მეხსიერებასა და ტრავმულ გამოცდილებებს ინახავს და თი-

თოეული ფოტო განსაკუთრებულ ემოციურ დატვირთვას იძენს დამ-

თვარიელებლისთვის. ეს უკანასკნელი არ უყურებს ფოტოს მხოლოდ 

იმ მიზნით, რომ მასზე ასახული ისტორიული ინფორმაცია შეიმეცნოს 

ან აღიაროს მასზე ასახული მოვლენის რეალურობა, არამედ მნახვე-

ლისთვის მნიშვნელოვანია ნანახ ფოტოსურათთან ემოციური კავში-

რის დამყარება, რათა სრულად შეითვისოს წარსულში მომხდარ ისტო-

რიულ ფაქტთან დაკავშირებული ტრავმული გამოცდილება და ამ 

გამოცდილების თანამოზიარე გახდეს. იგი თავის ნაშრომში ასევე 

იმოწმებს ფრანგი ფილოსოფოსის, როლანდ ბარტის მოსაზრებას ფო-

ტოხელოვნების მთავარი დანიშნულების შესახებ (ხარატიშვილი, 2012, 

გვ.38), რომლის თანახმადაც, ფოტოსურათის ყურებისას დამთვარი-

ელებელი ემოციურ, მტკივნეულ კავშირს ამყარებს ფოტოზე ასახულ 

მოვლენასა თუ ობიექტთან, რასაც როლანდ ბარტი ლათინურ სიტყვას 

Punctum/„Wound”/ჭრილობას უწოდებს, თავის ნაშრომში „კამერა 

ლუციდა“1 (Camera Lucida) (Barthes, 1982, pg. 49).  

მოცემული სტატიის მიზანია, წარმოაჩინოს ფოტოგრაფიის, რო-

გორც ვიზუალური მედიუმის როლი მეხსიერების კონსერვაციისა და 

ტრავმების რეპრეზენტაციისთვის, რომელსაც განსაკუთრებული მხატვ-

რული დანიშნულება ენიჭება თანამედროვე ქართველი მწერლის, 

ნინო ხარატიშვილის რომანში „უკმარი სინათლე“. მიუხედავად იმისა, 

რომ ნაწარმოების ორიგინალი ვერსია გერმანულ ენაზეა დაწერილი 

და ნინო ხარატიშვილიც ამჯერად გერმანულენოვანი სოციუმის ნაწი-

ლია, ტექსტში აღწერილი ადგილები, პერსონაჟები თუ ისტორიები 

საქართველოს, კერძოდ თბილისის, 1990-იანი წლების სოციო-ისტო-

რიული თუ პოლიტიკური მოვლენების ავთენტურობას წარმოაჩენს, 

                                                           
1 ტერმინთა განმარტება და ბარტის თეორიის მიმოხილვა ქვეთავში „კვლევის თე-

ორიული მიდგომა: როლანდ ბარტის „კამერა ლუციდა“, ანუ ფოტოსურათი როგორც 

„არყოფნის სერთიფიკატი“, იქნება წარმოდგენილი. 



363 
 

შესაბამისად, ამ ტექსტის ანალიზი ქართული ლიტერატურათმცოდ-

ნეობის სამეცნიერო სფეროსთვის მეტად ღირებულია. ამასთანავე, 

უნდა აღინიშნოს, რომ საკვლევი ტექსტი 2022 წელს გამოიცა ქართულ 

ენაზე და, შესაბამისად, მისი სამეცნიერო ანალიზი ძალზე იშვიათია 

(იხ. წიგნის ქართულ ენაზე მთარგმნელის, მაია ფანჯიკიძის სატელე-

ვიზიო ინტერვიუ მუშაობის პროცესისა და ტექსტის მნიშვნელობის 

შესახებ1, ასევე ანა გოგილაშვილის სტატია2). არადა საზოგადოების 

ინტერესი ამ რომანის მიმართ დიდია. წინამდებარე სტატიით, ვცდი-

ლობთ, გარკვეულწილად, ამოვავსოთ ეს ხარვეზი, მით უფრო, რომ 

აღნიშნული ტექსტი მეხსიერების, ტრავმებისა და ფოტოგრაფიული 

ნარატივის თეორიული მიდგომებების კუთხით აქამდე შესწავლილი 

არ ყოფილა. 

 
კვლევის თეორიული მიდგომა:  

როლანდ ბარტის „კამერა ლუციდა“ ანუ, ფოტოსურათი, 

როგორც „არყოფნის სერთიფიკატი“ (Certificate of Absense)  
 

როლანდ ბარტი (1915-1980) გამოჩენილი ფრანგი ლიტერატუ-

რათმცოდნე, ფილოსოფოსი და სემიოტიკოსია, რომლის თეორიულმა 

ნარკვევებმა განსაკუთრებული გავლენა მოახდინა სტრუქტურალიზ-

მისა თუ პოსტრსტურქტურალიზმის თეორიების განვითარებაზე. მი-

სი უკანასკნელი ნაშრომი „კამერა ლუციდა: რეფლექსია ფოტოგრაფი-

აზე“ რომელიც პირველად 1980 წელს გამოიცა, ერთ-ერთ უმნიშვნე-

ლოვანეს ფილოსოფიურ ტექსტად მიიჩნევა მეხსიერებისა თუ ფოტოგ-

რაფიის კვლევებში, ინტერესს იწვევს ბარტის ნარკვევის განხილვა 

დანაკარგისა და გლოვის შესწავლის თვალსაზრისით.  

„კამერა ლუციდა“ თეორეტიკოსმა დედამისის გარდაცვალების 

შემდეგ დაწერა, რომელთანაც განსაკუთრებული ემოციური დამოკი-

დებულება აკავშირებდა. მიუხედავად იმისა, რომ ტექსტი არ არის და-

წერილი აკადემიური სტილით და სუბიექტურია, ნაშრომი მნიშვნე-

ლოვან თეორიულ საფუძველს ქმნის ფოტოგრაფიის, როგორც ტრავ-

მული მეხსიერების მედიუმის შესახებ.  

                                                           
1https://www.youtube.com/watch?v=O767P73kGvk&t=474s&pp=ygVf4YOs4YOY4YOS4Y

Oc4YOY4YOhIOGDnuGDoOGDlOGDluGDlOGDnOGDouGDkOGDquGDmOGDkCAi4Y

Oj4YOZ4YOb4YOQ4YOg4YOYIOGDoeGDmOGDnOGDkOGDl-GDmuGDlCI%3D  
2 https://doi.org/10.22492/issn.2435-9475.2024.1 

 

https://www.youtube.com/watch?v=O767P73kGvk&t=474s&pp=ygVf4YOs4YOY4YOS4YOc4YOY4YOhIOGDnuGDoOGDlOGDluGDlOGDnOGDouGDkOGDquGDmOGDkCAi4YOj4YOZ4YOb4YOQ4YOg4YOYIOGDoeGDmOGDnOGDkOGDl-GDmuGDlCI%3D
https://www.youtube.com/watch?v=O767P73kGvk&t=474s&pp=ygVf4YOs4YOY4YOS4YOc4YOY4YOhIOGDnuGDoOGDlOGDluGDlOGDnOGDouGDkOGDquGDmOGDkCAi4YOj4YOZ4YOb4YOQ4YOg4YOYIOGDoeGDmOGDnOGDkOGDl-GDmuGDlCI%3D
https://www.youtube.com/watch?v=O767P73kGvk&t=474s&pp=ygVf4YOs4YOY4YOS4YOc4YOY4YOhIOGDnuGDoOGDlOGDluGDlOGDnOGDouGDkOGDquGDmOGDkCAi4YOj4YOZ4YOb4YOQ4YOg4YOYIOGDoeGDmOGDnOGDkOGDl-GDmuGDlCI%3D
https://doi.org/10.22492/issn.2435-9475.2024.1


364 
 

ბარტი ფოტოგრაფიას მიიჩნევს, როგორც უნიკალურ მედიუმს 

(Unique medium) რომელიც დამთვალიერებელს „ეს იყო“ (ça-a-été) 

მომენტს სრული სიცხადით გადმოსცემს. ფოტოსურათი მტკიცებუ-

ლებაა, რომ ფოტოზე აღბეჭდილი წამი ზუსტად იმ ფორმით არსებობ-

და, რომლითაც ფოტოგრაფმა ფოტოსურათზე ასახა და, შესაბამისად, 

ხელოვანი ფოტოს გადაღებით მტკივნეულ ცოდნას ქმნის დანაკარგსა 

და სიკვდილზე. ფოტოსურათი ტრავმის გამოძახილია: „მინდოდა, 
რომ ის [ფოტოსურათი] გამომეკვლია არა როგორც კითხვა(თემა) არა-
მედ როგორც ჭრილობა; ვხედავ, ვგრძნობ, მაშასადამე ვამჩნევ, ვაკვირ-
დები და ვფიქრობ“1 – ფოტოსურათზე დაკვირვება თეორეტიკოსისთვის 

ჭრილობებს ჰგავს, რომელთა შესწავლა შეგრძნებით იწყება და გაანა-

ლიზება დაკვირვებასა და გახსენებას მოითხოვს (Barthes, 1982, p. 21). 

როლანდ ბარტი ფოტოსურათის მიერ დამთვალიერებელზე მოხ-

დენილ გავლენას ორ ელემენტად ჰყოფს: Punctum და Studium.  

Studium-ეს არის ადამიანის ინტერესი, რომელიც ფოტოსურათის 

ნახვისას უჩნდება. შესწავლითა და დაკვირვებით მოტივირებული 

მაყურებელი ნანახის საშუალებით შეიმეცნებს ისტორიულ მოვლენებ-

სა და ასახულ სცენებს. ხსენებული ინტერესი კულტურულ ხასიათს 

ატარებს, იმდენად შეიძლება მნახველი საკუთარ თავს აკავშირებდეს 

ფოტოზე აღბეჭდილ ფაქტთან, რამდენადაც ასახული მოვლენების 

შემეცნება შეუძლია – ეცნობა სახეებს, ჟესტებს, მოქმედების ადგილსა 

თუ თავად მოქმედებას.  

მეორე სახის ურთიერთდამოკიდებულება მაყურებელსა და ფო-

ტოგრაფიას შორის გაცილებით ახლოს დგას ინდივიდუალიზმთან. 

Punctum – ელემენტი, რომელიც ფოტოსურათის მნახველს ემოციურ 

ჭრილობას აყენებს; თავისი არსით, Punctum უპირისპირდება Studium-ს, 

ფოტოგრაფის პუნქტუმი ის მოვლენებია, რომელსაც სუბიექტის ემო-

ციების დაჩხვლეტა/Pricked და ჭრილობის მიყენება შეუძლია; მტკივ-

ნეულ სისხლჩაქცევას უტოვებს მნახველს2. 

                                                           
1 I wanted to expore it [photograph] not as a question (a theme) but as a wound. I see, I feel, 

hence I notice, I observe, and I think”. 
2 „The second element which will disturb the Studium I shall therefore call punctum; for 

punctum is also: sting, speck, cut, little hole-and also a cast of dice. A photograph’s punctum 

Is that accident which pricks me (but also bruises me, is poignant to me” (Barthes R. 1982. 

Camera lucida. Translated by: Howard Richard. P. 25). 

„მეორე ელემენტს, რომელიც Studium-ს უპირისპირდება, მე Punctum-ს ვუწოდებ. 

Punctum – ეს არის ნესტარი, ლაქა, ჭრილობა, პატარა ნასვრეტი, კამათლის გაგორება 



365 
 

ბარტი ერთმანეთს უპირისპირებს ფოტოგრაფიასა და წერას; 

ფოტოგრაფია ფიქსირებულია თავისი ბუნებით, მაშინ როდესაც ენა 

ცვლადი და მერყევია, ინტერპრეტაციას ექვემდებარება. ფოტოგრაფია 

დროის კონკრეტულ მომენტს იჭერს, ის ყოველთის იმას უჩვენებს 

დამთვალიერებელს, რაც ნამდვილად იყო და არა იმას, რა შეიძლე-

ბოდა ყოფილიყო. ფოტოგრაფიის ფორმულაა: „ეს იყო“-რაც იმ რეალო-

ბის წინაშე აყენებს დამთვალიერებელს, რომლისგანაც თავს ვერ დააღ-

წევს. უნდა აღინიშნოს, რომ წერა ტრავმების გადალახვის მნიშვნელო-

ვან აქტად მიაჩნია შოშანა ფელმანს, რომლის თანახმადაც, ტრავმა არა 

თუ დამახსოვრებული (როგორც ეს ფოტოგრაფიის შემთხვევაშია), 

არამედ წარმოთქმული და სხვებთან (მკითხველთან) გაზიარებული 

უნდა იყოს, რათა ამ გამოცდილებების გადალახვა შეძლოს ინდივიდმა 

(Felman, 1992, p. 57). 

ტექსტში „უკმარი სინათლე“ პერსონაჟები პირად თუ საზოგადო-

ებრივ ტრავმებს ფოტოგრაფიის საშუალებით უზიარებენ საზოგადო-

ებას, რაც, ამასთანავე, საკუთარი თავის შეცნობის საშუალებაც ხდება. 

სწორედ როლანდ ბარტის მიერ შემოთავაზებულ ხედვას Punctum-ისა, 

ფოტოგრაფიისა და ფოტოსურათით აღძრული მტკივნეული ემოცი-

ების ანალიზსს დაეყრდნობა წინამდებარე სტატია და ფოტოგრაფია 

იქნება წარმოდგენილი ტრავმული მეხსიერების მთავარ მედიუმად.  

 
ფოტოსურათებით გადმოცემული ინდივიდუალური  

ტრავმული მეხსიერება ნინო ხარატიშვილის ტექსტში  

„უკმარი სინათლე“ 
 

რომან „უკმარი სინათლის“ სივრცითი თუ დროითი ხაზი ბრი-

უსელში გამართულ ფოტონამუშევრების საგამოფენო დარბაზიდან 

იწყება. გამოფენა მოგონებების თავმოყრის წერტილს წარმოდგენს; 

ნარატორის, ქეთო ყიფიანის მიერ მოთხრობილი ისტორიები ფრაგმენ-

ტულადაა გადმოცემული და წარმოდგენილი ფოტოსურათებით გა-

ცოცხლეულ ტრავმულ მოგონებებს უკავშირდება. შედეგად სიუჟეტის 

განვითარება არალინეალურია. ტექსტის მთავარი პერსონაჟები ოცი 

წლის შემდეგ ხვდებიან ერთმანეთს ერთ-ერთი მეგობრის, დინას, ფო-

ტონამუშევრების გამოფენაზე და თითოეული ფოტოსურათი მათ 

                                                                                                                                                          
(მოულოდნელობა) ფოტოსურათის „პუნქტუმი ეს არის შემთხვევა, რომელიც ჭრი-

ლობას მაყენებს, სილურჯეს მიტოვებს, მტკივნეულია მისი განცდა“ (თარგმანი 

ავტორისა). 



366 
 

მიერ წარსულში გადატანილი ტრავმული გამოცდილების რეპრეზენ-

ტაციაა, რომლის დავიწყებასა და დათრგუნვას ოცი წლის განმავლო-

ბაში ცდილობს სამი გადარჩენილი მთავარი პერსონაჟი: ქეთო 

(მთხრობელი), ნენე და ირა.  

პროტაგონისტის მიერ გახსენებული ისტორიები ნათელ წარ-

მოდგენას ქმნის იმ ისტორიულ რეალობაზე, რომლის უშუალო მოწ-

მეები და თანამონაწილეები იყვნენ პერსონაჟები გასული საუკუნის 

90-იანი წლების საქართველოში. შესაბამისად, ფოტოები არა მხოლოდ 

ცალკეული ინდივიდის იდენტობისა და მათი ტრავმული გამოცდი-

ლებების ანარეკლია, არამედ სოციო-პოლიტიკური ეპოქის, 1990-იანი 

წლების თბილისისა და აფხაზეთის ომის, რომელმაც უამრავი გადა-

ულახავი ტრავმა დაუტოვა თითოეულ პერსონაჟს.  

როლან ბარტის მიხედვით, ფოტოგრაფია ეს არის არყოფნის სერ-
თიფიკატი“Certificate of Absence) -მტკიცებულება იმისა, რომ ფაქტი, 

რომელიც ფოტოზეა აღბეჭდილი, ნამდვილად მოხდა, რომ ფოტოგ-

რაფია ისეთ მომენტებს ირეკლავს, რომელიც გარდასრულია და ფო-

ტოზე გამოსახული სუბიექტები დამთვალიერებლისთვის მოჩვენებად 

იქცევა-ისინი იქ არიან, მაგრამ თან არც არიან, დროში გაყინულებს ემ-

სგავსებიან და ფოტო კი იმ ყველაფრის ნაკვალევია, რაც წინათ იყო და 

მის მთავარ ფუნქციად დამთვალიერებლისთვის წარსული მოგონე-

ბების გახსენებით ტკივილის მიყენებაა (Barthes, 1982, p.9). ტექსტის 

პროტაგონისტი, ქეთო ყიფიანი, როდესაც საგამოფენო სივრცის შეს-

წავლას იწყებს, დაბნეულია, ცდილობს, ფოტოების განლაგების იდეას 

ჩასწვდეს, შეიმეცნოს, რატომ არის დინას ერთ-ერთი ფოტოსურათი 

გამორჩეულად ცალკე ჩამოკიდული, რატომ იწვევს ეს ფოტოსურათი, 

სხვა ფოტოებისგან განსხვავებით, მასში განსხვავებულ ემოციებს: „.. თით-
ქოს მიზნად დაუსახავთ თვითგვემა და შიგნეულობის ამოტრიალება, 
დარწმუნებული ვარ, ასეთებიც იქნება ამ დარბაზში. მაგრამ ეს შედა-
რებით მომცრო ფოტო ხელოვნების ნიმუშს არ წარმოადგენს, მეტიც, 
მოყვარულის დონესაც კი ვერ აკმაყოფილებს, მაგრამ რაღაც ისეთი 
აქვს, ჟრუანტელს მგვრის და სუნთქვას მიკრავს“ (ხარატიშვილი, 2022, 

გვ. 16). 

ნათელია, რომ ტექსტის ნარატორი ფოტოების მიმართ განსაკუთ-

რებულ ემოციურ კავშირს გრძნობს, ფოტოსურათსა და პროტაგო-

ნისტს შორის ემოციური ბმა მყარდება და მის ქვეცნობიერში ღრმად 

დალექილ მტკივნეულ მოგონებებს აღვიძებს, რომელთა დავიწყებასაც 

დიდი ხნის განმავლობაში ცდილობდა: „რამდენ ხანს ვცდილობდი, 



367 
 

უსაფრთხო გარემო შემექმნა ჩემ ირგვლივ, ლამის სამხედრო დისციპ-
ლინით გამოვიდევნე წარსული, ახლა კი დავაბიჯებ დარბაზში, სადაც 
ექოდ ისმის ჩემი ნაბიჯები, ვკვეთ ვებერთელა, ბრწყინვალე სივრცეებს 
და საგულდაგულოდ ვცდილობ, ჩამოვიფერთხო მოგონებები, რომლ-
ებიც მშიერი მაიმუნებივით მახტებიან ყოველი მხრიდან“ (ხარატიშვი-

ლი, 2022. გვ.15). მოცემული ციტატიდან იკვეთება, რაოდენ მნიშვნე-

ლოვანი და რთული იყო პერსონაჟისთვის წარსულის დავიწყება, ხო-

ლო საგამოფენო სივრცეში სიარული კი დავიწყების თითოეულ მცდე-

ლობას აუფასურებს და სრული სიცხადით უბრუნებს ქეთო ყიფიანს 

ქვეცნობიერში ჩამარხულ ტრავმულ მოგონებებს, მოგონებებებისგან 

გათავისუფლება კი პერსონაჟისგან დანებებას მოითხოვს; ქეთო აცნო-

ბიერებს, რომ მიუხედავად დაუღალავი მცდელობისა, უკან მოიტოვოს 

განვლილი წლები, წარსული მისი პიროვნების ნაწილია, წარსულთან 

შეჯახების პირველადი ინსტინქტი მისთვის გაქცევაა, თუმცა გაქცევის 

სურვილის მიუხედავად, პერსონაჟი უძლურია, განსაკუთრებით მა-

შინ, როდესაც საგამოფენო სივრცეში ფოტოსურათს, სათაურით თბი-
ლისი, 1987 აწყდება. ფოტოსურათის დასახელება გამოფენის პროლო-

გად შეურჩევიათ, თუმცა ეს უკანასკნელი სხვა პერსონაჟის ცხოვრების 

შესავალიცაა; ეს იყო წელი, როდესაც ზემოთ ხსენებულმა ოთხმა 

მთავარმა პერსონაჟმა თავიანთი ცხოვრება ერთმანეთს დაუკავშირა და 

ერთად გადალახა წლები, რომლებიც, გარდა სოციო-კულტურული 

ტრავმებისა, პირადი, ქალური ტრავმებით იყო სავსე (ხარატიშვილი, 

2022, გვ.13). 

ქეთოს ცხოვრებაზე განსაკუთრებული გავლენა იქონია მისმა 

მეგობარმა, დინამ, რომლის მიერ გადაღებულმა ფოტოებმა ერთიანად 

გადმოსცა ის ტრავმები, რომელთა შესახებ ხმამაღლა არ ლაპარაკობ-

დნენ და გადაულახავ ტრავმებად იქცა თითოეული პერსონაჟისთვის. 

ქეთოს მიჯაჭვულობა დინასა და მის ოჯახზე ბავშვობისდროიდნელი 

ტრავმებით იყო განპირობებული. კერძოდ, ქეთო დინასა და ლიკაში 

(დინას დედა) იმ დედის ხატს ხედავდა, რომელიც თავად არასდროს 

ჰყოლია. ქეთო დედისგან მიტოვებული, დაობლებული ბავშვი იყო, 

რომელიც ბებიების, მამისა და ძმის გარემოცვაში იზრდებოდა. მუდ-

მივად თან დასდევდა დედის იდეალური ხატი, რომელიც წარმოდგე-

ნებში განივითარა იმ მიზნით, რომ დაევიწყებინა ფაქტი, რომ დე-

დამისმა პირადი თავისუფლება და ბედნიერება ამჯობინა შვილებთან 

ერთად ცხოვრებას (ხარატიშვილი, 2022, გვ. 83-84). 



368 
 

როგორც როლანდ ბარტი განმარტავს, ფოტოარქივი მტკიცებუ-

ლებაა, რომ რაღაც იყო და აღარ არის (Barthes, 1982, p. 76). სწორედ ამგ-

ვარ წარსულში დატოვებულ გაიდეალებულ წარმოდგენას ინახავდა 

ქეთო დედის შესახებ, რომლისგან რადიკალურად განსხვავებულ 

რეალობას ინახავდა დედის ფოტოაპარატ Laica-ში ჩარჩენილი ფირი, 

რომლის გამჟღავნებით შექმნილი ილუზიები ერთიანად დაინგრეოდა 

და მთელ ოჯახს რეალობისთვის მოუწევდა თვალის გასწორება: მამა-

ცი, თავისუფლებისმოყვარე ქალის პორტრეტი წამიერად შეიცვლებო-

და მოღალატე, შვილების მიმტოვებელი ქალის სახედ (ხარატიშვილი, 
2022, გვ. 177). აღსანიშნავია, რომ ფოტოაპარატი, რომელიც ოჯახური 

ტრავმების შემნახველი იყო, რატიმ (ქეთოს ძმა) შეყვარებულ დინას 

აჩუქა, მოგვიანებით კი სწორედ ეს ფოტოაპარატი იქცა დინასა თუ 

სხვა პერსონაჟების ტრავმების რეპრეზენტაციის მედიუმად.  

გამოფენაზე დასწრება მხოლოდ საკუთარი ინდივიდუალიზმის 

შეცნობაში არ ეხმარება ქეთოს, იგი მის ცხოვრებაში არსებულ თითო-

ეულ ინდივიდსა და მომხდარ მოვლენებს დამკვირვებლის თვალით 

აანალიზებს და, მიუხედავად გამოწვეული ტკივილისა, მიზეზ-შედე-

გობრივი კავშირების დანახვას ცდილობს. გამოფენის ერთ-ერთი გა-

მორჩეული ფოტო „თბილისელი შეყვარებულები“ იყო. ქეთოსთვის წა-

მი, რომელიც ფოტოზეა არეკლილი, ჯერ კიდევ ცოცხალია: „სიყვარუ-
ლის მარადიულობად გადაქცეული გაელვება, ახალგაზრდული თავ-
ქარიანობა, გადაღების მომენტში გჯერა, რომ დრო მას ვერაფერს და-
აკლებს“ (ხარატიშვილი, 2022, გვ. 225). ფოტო „თბილისელი შეყვარე-

ბულები“ მისთვის განსაკუთრებით მტკივნეულია, რადგან თუ დამ-

თვალიერებელი ფოტოზე მხოლოდ შეყვარებულების კოცნას ხედავს, 

ნარატორისთვის ფოტოზე ასახული შეყვარებული წყვილი (დინა და 

რატი) და მათი კოცნა არათუ ბედნიერებასა და დაბრკოლებებთან და-

პირისპირების უდიდეს ენერგიას, არამედ ტკივილს და „ნაღვერდლად 
ქცეულ ცეცხლს“ ასახავდა. უდიდეს მრისხანებას იწვევს პერსონაჟში 

დამთვალიერებლების ნეიტრალური დამოკიდებულება; მისთვის მი-

უღებელია, ადამიანებს, რომლებსაც იგივე არ განუცდიათ, საშუალება 

ჰქონდეთ, შეაფასონ მათი წარსული ტრავმები, მხოლოდ იმ მოცემუ-

ლობაზე დაყრდნობით, რომელსაც ფოტოებზე ხედავენ; ფოტო ქეთოს-

თვის ცოცხალი სხეულია, ემოციებითა და გრძნობებით დატვირთუ-

ლი. როლანდ ბარტის მიხედვით, ფოტოსურათის მიერ შენახული და 

აღძრული ემოციები ურყევია, მაშინაც კი, თუ ინდივიდი კონკრეტუ-

ლი ემოციებისგან გაქცევას ცდილობს. ფოტოს ნახვისას დახურული 



369 
 

ჭრილობები ახლიდან იხსნება, ნეიტრალური დამთვარიელებელი კი 

მსგავს ემოციურ კავშირს ვერ ამყარებს ნანახთან. ინდივიდი ფოტოზე 

არსებული ნაცნობი სხეულების რეფლექსიით იწყებს საკუთარი „მეს“ 

შეცნობას1 (Barthes, 1982, p. 49). მსგავს ემოციურ დამოკიდებულებას 

ამჟღავნებს ქეთო საგამოფენო სივრცეში მყოფი დამთვარიელებლების 

მიმართ:„უცებ ბრაზი მაწვება, მინდა, კედლებიდან ჩამოვდღლირზო 
სურათები, წავიღო ჩემს ზღაპრულ გერმანულ იდილიაში, უსაფრთხო 
ადგილას, სადაც მხოლოდ მათ შეესვლებათ, ვინც ცხოვრებამ ამოარ-
წყია. რატომ აქვს ყველას უფლება, ეს სიყვარული დაინახოს, ეს კოცნა? 
მისი ტუჩები, ჩემი ძმის ტუჩები...“ (ხარატიშვილი, 2022, გვ. 227) 

ფოტოხელოვნება ქეთოს პერსონაჟისთვის მოწმის ჩვენების როლს 

ასრულებს, რომელიც წარსულის გახსენებისას კონკრეტული ნივთ-

მტკიცებებით ყველასთვის ხელშესახებად აქცევს იმ მოგონებას, რო-

მელმაც განსაკუთრებული როლი ითამაშა პერსონაჟების იდენტობის 

ფორმირებასა და შინაგან ცვლილებებზე. 

ფროიდი თავის ანალიტიკურ ნაშრომში „სიამოვნების პრინციპის 

მიღმა“ (Beyond the Pleasure Principle) განმარტავს, რომ სხეულებრივი 

ტრავმისგან განსხვავებით, გონების ტრავმა არ არის მარტივად გან-

კურნებადი პროცესი, არამედ იმის გამო, რომ ტრავმული გამოცდი-

ლება დაგვიანებით აღიქმება ინდივიდის მიერ, ცნობიერიდან განი-

დევნება და მუდმივად თან დასდევს და ნადირობს ტრავმის გადამ-

ტანზე (გადარჩენილზე). ქეთი ქარუთი იზიარებს ფროიდის მოსაზრე-

ბას ამასთან დაკავშირებით და განავრცობს მსჯელობას, რომ ტრავმუ-

ლი ისტორია გამოძახილს ჰპოვებს ინდივიდის რეალობაში, რათა მოხ-

დეს ამ მოვლენების უკეთ გააზრება, ჭრილობების გააზრების გარეშე 

კი აწმყოში არსებული რეალობა ვერ იქნება სრულყოფილად აღქმული 

(Caruth, 1996, p. 4). ბრიუსელში გამართულ გამოფენაზე ფოტოსურა-

თის „ზოოპარკის“ წინ მდგარი ქეთო აცნობიერებს, რომ ამ დღემ უდი-

დესი ფსიქოლოგიური ტრავმები დაუტოვა იმ არჩევანის გაკეთებით, 

რომელიც ადამიანის სიცოცხლესა და საკუთარი კეთილდღეობას შო-

რის უნდა გაეკეთებინათ და მიღებული გადაწყვეტილების სისწორეზე 

გაჩენილი ეჭვები მთელი ცხოვრება უდიდეს ტრავმებად დაჰყვებოდათ. 2 

                                                           
1 „it is not impossible to perceive the photographic signifier (certain professionals do so), but 

it requires a secondary action of knowledge or of reflection“ (Bartes, 1982, p. 49). 
2 ტექსტის სიუჟეტის მიხედვით, თბილისში პირველი პრეზიდენტის, ზვიად გამსა-

ხურდიას მხარდასაჭერად მასობრივი აქცია იყო გამართული. ქეთო და დინა თავი-

სუფლების მოედნიდან საბურთალოზე უნდა გადასულიყვნენ, რათა რატის (ქეთოს 



370 
 

აღსანიშნავია, რომ ფოტოგამოფენა არა მხოლოდ ტრავმული მო-

გონებების გახსნების, არამედ ამ გამოცდილებების გადააზრებისა და 

მათგან გათავისუფლების საშულებად იქცევა მთავარი პერსონაჟების-

თვის. ფოტოსურათები თითოეულ მათგანს აიძულებს, თვალი გაუს-

წორონ წარსულში მომხდარ ტრავმულ მოვლენებს. სწორედ წარსულ-

ზე რეფლექსიის იარაღს წარმოადგენდა მათთვის დინას მიერ გადაღე-

ბული ფოტოები. ყოველივე ეს ნათლად არის წარმოჩენილი ნაწარმო-

ების ბოლო ქვეთავში „უკმარი სინათლე“ (ხარატიშვილი, 2022, გვ. 750-

774), რომელშიც მთავარი პერსონაჟები კვლავ იბრუნებენ ბავშვურ სი-

ლაღეს. დინას ფოტოგამოფენა მათი შინაგანი სამყაროს გაშიშვლების 

სიმბოლოდ იქცა. გამოფენის შემდეგ ბრიუსელის ერთ-ერთი პარკის 

შადრევანში ერთმანეთის წინაშე სხეულებრივადაც შიშვლდებიან და 

ბავშვურ სილაღეს იბრუნებენ (ხარატიშვილი, 2022, გვ. 750), რაც ნა-

თელყოფს, რომ პერსონაჟებმა მხოლოდ ოცი წლის შემდეგ, ფოტოების 

საშუალებით აღდგენილი ტრავმული გამოცდილებების გადააზრების 

შემდეგ, შეძლეს ცხოვრების გაგრძელება. აღნიშნული ეპიზოდის ანა-

ლიზი უპრიანია დომინიკ ლა კაპრას თეორიის მიხედვით, რომლის 

თანახმადაც ტრავმებისადმი დამოკიდებულება ორგვარია: Acting out 
(ტრავმებში ჩარჩენა) & Working Through (ტრავმების გადალახვა). პირ-

ველის შემთხვევაში ინდივიდი ვერ ახერხებს ტრავმებისგან გათავი-

სუფლებას, უფრო მეტიც, იგი კვლავგანმეორებადი ტრავმული გამოც-

დილების მსხვერპლად იქცევა; ტრავმების გახსენების დროს ინდივი-

დი ვერ ახერხებს ამ გამოცდილებების დავიწყებას, თუმცა ეძლევა სივ-

რცე და საშუალება, რომ მომხდარს რეფლექსიური, კრიტიკული თვა-

                                                                                                                                                          
ძმისა და დინას შეყვარებულის) ციხიდან დასახსნელად შეგროვილი ხუთი ათასი 

დოლარი იურისტისთვის მიეტანათ. გადაკეტილი გზების გამო გოგონები იძულე-

ბულები გახდნენ ზოოპარკის გავლით გადასულიყვნენ ქალაქის მეორე მხარეს. ზო-

ოპარკში კი სრულიად შემთხვევით გადააწყდნენ შეიარაღებულ „ტიპებს“, რომლებ-

საც შეეპყროთ ორი ახალგაზრდა ბიჭი. ერთ-ერთი მათგანი უკვე მოეკლათ და ძირს 

ეგდო და მეორეს, წითელთმიანს, იარაღმომარჯვებულები სიკვდილით ემუქრებოდ-

ნენ, თუ ვალს არ დაუბრუნებდა. ამ ფაქტის მომსწრე გოგონები თავდაპირველად 

უკან გამოიქცევიან, მაგრამ დინა უკან დაბრუნებისა და წითელთმიანის გადარჩენის 

გადაწყვეტილებას მიიღებს. ისინი ბრუნდებიან დანაშაულის ადგილზე, რატის თა-

ვისუფლებისთვის განკუთვნილ ფულს მოძალადეს აძლევენ, წითელთმიანს გადაარ-

ჩენენ, თუმცა მიღებული გადაწყვეტილება ქეთოს მთელი ცხოვრება უდიდეს ტრავ-

მად დააწვება, რადგან თავად გაქცევა სურდა და დინამ უკან დააბრუნა. რატის თავი-

სუფლება უცხოს სიცოცხლეზე გაცვალეს და ყველაფერთან ერთად, თავადაც გახდ-

ნენ ფიზიკური შევიწროების მსხვერპლნი. 



371 
 

ლით შეხედოს და ტრავმების გადააზრების შედეგად განიკურნოს1 (La 

Capra, 2001, p. 144). პერსონაჟებიც სწორედ ამგვარი რეფლექსიური 

თვალით გადაიაზრებენ წარსულს და დაშვებულ შეცდომებსაც პატი-

ობენ ერთმანეთს. ახალი ცხოვრების ათვლის წერტილად კვლავ ფო-

ტოსურათი იქცევა, რომელსაც პირველად გადაიღებენ ოცი წლის შემ-

დეგ ღამის ბრიუსელში, რაც ნარატორისთვის უკან მოტოვებული 

ტრავმებისა და ახალი ცხოვრების დასაწყისის სიმბოლურ ფოტოდ იქ-

ცევა: „ნენე წყლიდან ხტება, ტელეფონს იღებს, „წყალგამძლეაო“, ამა-
ყად გვამცნობს და ჩვენ სამის ფოტოს იღებს, გალუმპული და ძალაგა-
მოცლილი, მაგრამ მოზეიმენი ვდგავართ შადრევნის წყალქვეშ“ (ხარა-

ტიშვილი, 2022, გვ. 768). თუ დინას მიერ გადაღებული ფოტოები ტრავ-

მების გადმოცემის მედიუმია, ნენეს ფოტო ამ ტრავმებისგან გათავი-

სუფლებისა და ახალი ცხოვრების დაწყების სიმბოლოდ იქცევა, რომე-

ლიც კვლავ აჩენს იმედს, რომ მეგობრები ისევ გაერთიანდებიან და 

დაიბრუნებენ დაკარგულ კავშირებსა თუ ცხოვრებას.  

 
სოციო-პოლიტიკური ტრავმები და ფოტოხელოვნება 

 

დინას პერსონაჟის ფოტოგრაფიულ მოღვაწეობაში განსაკუთრე-

ბული ადგილი უკავია აფხაზეთის ომში ყოფნის პირველ დღეებში 

ტუბერკულოზის სანატორიუმში გადაღებულ ფოტოებს. ისინი სო-

ციო-პოლიტიკური კრიზისისა და გარდაცვლილთა საარქივო მასალას 

წარმოადგენს, განსხვავებით სხვა ფოტოებისგან, რომლებიც პირადულ 

ტრავმებს ასახავს. გამოფენის კურატორებს აღნიშნული ფოტოები ერ-

თი სათაურის „სურბ სარქისის“ ქვეშ გაუერთიანებით (ხარატიშვილი, 

2022, გვ. 558). საინტერესოა, რომ სერიის სახელიც „სურბ სარქისი“ იმ 

კულტურული მრავალფეროვნების სიმბოლოა პერსონაჟებისთვის, 

რომლის ნაწილიც თავადაც იყვნენ2. დამთვალიერებელთა ნაწილის-

                                                           
1 "Working through is a process that involves coming to terms with the past, distinguishing 

between past and present, and critically engaging trauma in a way that resists compulsive 

repetition." "Working through enables a more viable relation to the past and the possibility 

of engaging trauma in ways that are at least potentially constructive or ‘healing.’”   

 
2 თავად ნარატორის მიერ მოთხრობილი სურბ სარქისის ისტორია ასეთია: „სურბ 

სარქისი თებერვლის სასტიკი, არქაული სომხური ქარია, რამდენიმე დღის განმავ-

ლობაში დათარეშობს კავკასიაში, ხეებს გლეჯს და ხალხი თან მიაქვს. მას ერთ უც-

ნაურ ჩვეულებას უკავშირებენ. წარწერები გვამცნობენ სომხური ეკლესიის ეროვნუ-

ლი წმინდანის, რომის ლეგიონის გენერლის და, ამავე დროს, ქრისტიანი მქადაგებ-



372 
 

თვის ფოტოები ომთან დაკავშირებული კოლექტიური მეხსიერებისა 

და კულტურული ტრავმის რეპრეზენტაციის მედიუმს წარმოადგენ-

და. კულტურული ტრავმის თეორეტიკოსის, ჯეფრი ალექსანდერის 

მიხედვით, ამგვარი ტრავმები არათუ ავტომატურად წარმოქმნილი, 

არამედ მედიუმების საშუალებითაა კონსტრუირებული, რათა საზო-

გადოებამ მათი იდენტიფიცირება და ინტერპრეტირება შეძლოს 

(Alexander, 2004, p. 13); თუ ფოტოებს პირდაპირ, თვალის დახუჭვისა 

და მისი შინაარსის ჩაწვდომის გარეშე შეხედავს მაყურებელი, ფოტო-

ებზე ასახულ ორნამენტებით დამშვენებულ დარბაზებს, კალაშნიკო-

ვებს, ხელყუმბარებით სავსე ყუთებსა და მარმარილოს ტერასებს და-

ინახავს, შეიცნობს სანატორიუმს, როგორ „სიცოცხლემობეზრებულთა 

თავშესაფარს“ (ხარატიშვილი, 2022, გვ. 558), შესაბამისად, დინას ფო-

ტოებზე ამგვარი დაკვირვება ქვეყნის სოციო-პოლიტიკურ მდგომარე-

ობაზე იძლევა ინფორმაციას. ნარატორისთვის კი „სურბ სარქისი“ სო-

ციალურ ტრავმებზე მეტად, ინდივიდუალური ტრავმების მატარებე-

ლია. გაოცებას იწვევს ქეთოსთვის ის ფაქტი, რომ ამ ფოტოებში დინამ 

არცერთი ადამიანი არ გამოაჩინა, ობიექტივი მთლიანად დარბაზებ-

ზეა მიმართული, რომელთა სიცარიელე სევდასთან ერთად გამანად-

გურებელი საფრთხის მომასწავებელიც იყო, საფრთხის მანიშნებელ 

ელემენტებად კი ისეთი ნივთები მოექცია ობიექტივში, როგორებიცაა 

სატელიტური ტელეფონი და ჯარისკაცის რამდენიმე წყვილი ჩექმა. 

ფოტოებზე ასახული შენობები ქეთოსთვის შემეცნების წყარო ხდება. 

იწყებს ფოტოებზე ასახული ობიექტების ისტორიის შესწავლას, სწავ-

ლობს რომ სანატორიუმი, რომელიც დინას თავშესაფრად ქცეულიყო 

ომის პერიოდში, 1905 წელს აუშენებია რუს ფაბრიკანტს თავისი ტუ-

ბერკულოზით დაავადებული ცოლისთვის. სანატორიუმი პალმებისა 

და ევკალიპტების ხეებით ყოფილა გარშემორტყმული. ქეთოსთვის 

დინას ფოტოები მეგობრის ფიქრების ჩაწვდომასა და მასთან ერთად 

                                                                                                                                                          
ლის, წმინდა სარქისის შესახებ. იგი კაბადოკიაში გაუგზავნიათ წარმართული ღმერ-

თების კულტის დასამსხვრევად და მის ადგილზე ქრისტიანობის სიტყვითა და მახ-

ვილით გასავრცელებლად. მოგვიანებთ, სპარსეთის შაფ შაპურ მეორესთან უმსახუ-

რია. გენერლის რეპუტაციით მოხიბლულ შაჰს გადაუწყვეტია, თავისი არმიის მთა-

ვარსარდლად დაენიშნა, მხოლოდ ერთი პირობით: მონაწილეობა უნდა მიეღო ზო-

როასტრულ რიტუალში და უარი ეთქვა ქრისტიანულ ღმერთზე. სარქისს უარი უთქ-

ვამს, რის გამოც შაჰმა მის ვაჟს და თოთხმეტ მხლებელს სარქისის თვალწინ თავი 

მოჰკვეთა და მასაც თავის მოკვეთით მოუსწრაფა სიცოცხლე.  

 



373 
 

დროში მოგზაურობის საშუალებაა: „დინას ფოტოების წყალობით ვი-
სეირნე საუკუნეების გასაყარის შთამბეჭდავი, მოჩვენებების სათა-
რეშოდ ქცეული ნაგებობების ცარიელ კორიდორებსა და გაუკაცრი-
ელებულ ბაღებში, ნანგრევებად ქცეულ სამოთხეში. მიტოვებული დე-
რეფნები დუმილით შემოგვცქეროდნენ, იმავე მაზოხისტური მოწადი-
ნებით მიუშვერია დინას ობიექტივი დაჭრილი და ჭრილობაშეხვე-
ული ჯარისკაცებისთვის, როგორც მანამდე საკუთარი თავისთვის“ 
(ხარატიშვილი, 2022, გვ. 571). სანატორიუმის ისტორიის გამოკვლევა 

ქეთოსთვის ერთგვარი საშუალება იყო, დაახლოვებულიყო დინას აზ-

როვნებას, გაეცნობიერებინა, რატომ შეარჩია მისმა მეგობარმა ფოტოს 

ობიექტად კონკრეტული შენობა-ნაგებობები. ქეთოს შეუძლია, დინას 

ფოტოებზე დაყრდნობითაც კი იმსჯელოს, როგორ გამოიცვალა დინას 

პიროვნება ომში ყოფნის შემდეგ: „მისთვის არასდროს მითქვამს, არც 
მაშინ, მეორედ რომ წავიდა ომში, მაგრამ ისევ რომ შევხვდი, დავრ-
წმუნდი, იქ შეეყარა საზიზღარი დაავადება-სიცოცხლის წყურვილი 
სიკვდილთან ფატალურ სიახლოვეში“ (ხარატიშვილი, 2022, გვ. 571). 

დინას „სურბსარქისის“ სერიის თითოეულ ფოტოზე აფხაზი თუ ქარ-

თველი ჯარისკაცებია ასახული, რომელთა ნახვაც მაყურებელში შიშსა 

და შეშფოთებას იწვევს, ქეთოსთვის კი ამ ფოტოების მიღმა დინას პი-

როვნული ტრავმები იმალება: „მე კი, მე მას ვგრძნობ-იმედგაცრუე-
ბულს, დამშეულს, გაშიშვლებულსა და გასავათებულს, [...] ამ ფოტო-
ებზე გამეფებულ სიკვდილზე მეტად, სიცოცხლის წარმოუდგენელი, 
ბუნდოვანი, სასტიკი, დამანგრეველი სახეცვლილების დანახვა მაოგ-
ნებს“ (ხარატიშვილი, 2022, გვ. 581). მიზეზი, რომელიც ქეთოს საშუ-

ალებას აძლევს, დინას პიროვნება დაინახოს აფხაზეთის ტრაგიკული 

ფოტოების მიღმა, საერთო გამოცდილება და ტრავმებია, ამ უკანას-

კნელთა გაზიარება საერთო ემოციურ მდგომარეობას ქმნის პერსონა-

ჟებისთვის. ქეთო აცნობიერებს, რომ დინას მხოლოდ ფოტოგრაფიის 

საშუალებით შეეძლო სხვისი თუ საკუთარი ტრაგედიის შესახებ სა-

უბარი, დინა საზოგადოებრისთვის სარგებლის მოტანას ცდილობდა 

და ამ ყოველივეს იმით მიაღწია, რომ მის მიერ გადაღებული ფოტოები 

ომის უტყუარ მტკიცებულებად იქცა მკვლევრებისთვის. აღნიშნულს 

ამყარებს ქეთოს მონათხრობიც, რომელიც იხსენებს, როგორ მოდიოდა 

დინას კარზე უამრავი ადამიანი, რათა მისთვის მოწმედ დადგომა 

ეთხოვათ და როგორ დაიწყეს მის მიერ გადაღებული ფოტოების გა-

დამრავლება, როგორც: „გამოუთქმელის უტყუარი საბუთი“ (ხარატი-

შვილი, 2022, გვ. 678).  



374 
 

დინას უარყოფითი დამოკიდებულება ფოტოგრაფიის მიერ 

მოტანილი პოპულარობის მიმართ ახლოს დგას ტრავმირებული ადა-

მიანის სინდრომთან, რომელიც არა მის პიროვნულობაზე ითხოვს ყუ-

რადღებას, არამედ იმ ამბებზე, რომელთა მოწმეც გახდა და რომელთა 

შესახებაც სხვებს უყვება საკუთარი ფოტოებით. სწორედ ამ საკითხზე 

მსჯელობენ ამერიკელი ლიტერატურათმცოდნეები და ფემინისტი 

მეცნიერები ფელმანი და დორი ლაუბი სტატიაში „ჩვენების მიცემა: 

მოწმეობის კრიზისი ლიტერატურაში, ფსიქოანალიზსა და ისტორი-

აში“. მათი მოსაზრებით, მოწმეობა ეს არის პროცესი, რომელიც არა 

მხოლოდ უნდა გამოითქვას თვითმხილველის მიერ, არამედ უნდა 

მოსმენილ იქნეს კიდეც (Laub, Felman, 1992, p. 57)1.  

საზოგადოებამ, რომლისთვისაც მიუწვდომელი იყო დინას პი-

როვნება, ვერ შეძლო ფოტოებზე არეკლილი სოციალური ტკივილის 

მიღმა დინას პიროვნული ტრავმებიც დაენახა. დამთვალიერებლები 

მის ნამუშევრებს მხოლოდ სოციალური ტრავმების მტკიცებულებად 

აღიქვამენ, დინას პიროვნული ტრაგედია „მოუსმენელი“,, ხოლო 

ტრავმები გადაულახავი დარჩა, რამაც საბოლოოდ დინას სიცოცხლის 

თვითმკვლელობით დასრულებისკენ უბიძგა.  

 
დასკვნა 

 

წინამდებარე სტატიის მიზანი იყო ნათლად წარმოეჩინა ფოტოგ-

რაფიის, როგორც საკომუნიკაციო მედიუმის როლი როგორც ინდივი-

დუალური, ისე სოციო-კულტურული ტრავმული მეხსიერების შენახ-

ვისა და რეპრეზენტაცის პროცესებში ნინო ხარატიშვილის რომან 

„უკმარი სინათლის“ პერსონაჟთა მხატვრული სახეების ანალიზზე 

დაყრდნობით.  

როლანდ ბარტის პუნქტუმისა და სტუდიუმის ცნებებზე დაყრდ-

ნობით გამოიკვეთა, რომ ფოტოსურათი განსხვავებულად შეიძლება 

იქნას განცდილი მასზე ასახული ინდივიდისა თუ დამთვარიელებ-

ლების მიერ; როდესაც სუბიექტი ფოტოსურათს აკვირდება, რომელიც 

თავისი წარსული გამოცდილებების რეპრეზენტაციაა, ჭრილობები, 

რომელთა მოშუშება და დავიწყებაც სცადა, ახლიდან იხსნება და ფო-

ტო აიძულებს ინდივიდს, ტრავმულ მეხსიერებასა და საკუთარ ინდი-

                                                           
1 “The testimony is... the process of bearing witness to a truth that cannot be simply told, 

but must be heard”. 



375 
 

ვიდუალიზმზე მოახდინოს რაციონალური რეფლექსია, რაც საბოლო-

ოდ განცდილი ტრავმების გადალახვის საშუალებად იქცევა; ხოლო 

დამთვარიელებლისთვის, რომელსაც ინდივიდუალური კავშირები არ 

გააჩნია ფოტოზე ასახულ წამთან, მხოლოდ და მხოლოდ დაკვირვე-

ბის, ასახული ისტორიული მოვლენის/ფაქტის შესწავლის ობიექტად 

აღიქმება. სწორედ ასეთი ურთიერთსაპირისპირო დამოკიდებულება 

იკვეთება ტექსტში „უკმარი სინათლე“ ნარატორს, ქეთო ყიფიანსა და 

სხვა დამთვალიერებლებს შორის; ქეთოსთვის დინას მიერ გადაღებუ-

ლი სურათები იმ ტკივილის მატარებელია, რომელთა ცოდნაც შეუძ-

ლებელი იყო სხვა დანარჩენებისთვის, რადგან დღეები, რომლებიც 

დინამ მეგობრებთან ერთად გაიარა, სხვებისთვის უცნობი იყო, შესაბა-

მისად, ისინი ვერც მათი პირადული ტრავმების გაზიარებას შეძლებდნენ. 

ქეთი ქარუთის ტრავმის, როგორც უნებლიე გამოცდილების (un-
claimed experience) თეორიაზე დაყროდნობით კვლევის ფარგლებში 

დადგინდა, რომ პერსონაჟთა ტრავმული გამოცდილება დაგვიანებუ-

ლი გამოცდილებაა, ნაწარმოების პერსონაჟები ტრავმირების პროცეს-

ში უარყოფენ მოვლენების სიმძიმეს და ცდილობენ, დავიწყების საშუ-

ალებით გათავისუფლდნენ წარსული მოგონებებისაგან, მიუხედავად 

ამისა, გადარჩენილს წარსული მუდმივად თან დაჰყვება და გარკვე-

ული დროის გასვლის შემდეგ აიძულებს მასზე რეფლექსიას, სწორედ 

ამგვარ მაპროვოცირებელ მოვლენად იქცა დინას ფოტოგამოფენა ქეთო 

ყიფიანისთვის, რომელმაც ფოტოსურათების საშუალებით აღიდგინა 

თითოეული ტრავმული მოგონება და მათზე რეფლექსიით შეძლო, 

გათავისუფლებულიყო წარსულის ტვირთისგან. ქეთოს ამგვარ ქმედე-

ბას დომინიკ ლაკაპრას თეორიული ნააზრევიც მიესადაგება, რომლის 

თანახმადაც, პიროვნების განკურნებისთვის აუცილებელია გადატანი-

ლი ტრავმების მეხსიერებიდან გამოხმობა და მათ გადაფასებაზე ინ-

დივიდის მიზანმიმართული ანალიზი და რეფლექსია.  

საბოლოოდ, ტექსტის „უკმარი სინათლე“ კვლევის შედეგად 

დადგინდა, რომ პერსონაჟის, დინას, მიერ გადაღებული ფოტოები 

ტრავმული მეხისერების მანიფესტაციაა, ხოლო ქეთოს, ირას და ნენეს 

ამ ფოტოგამოფენაზე დასწრება მათი ტრავმული გამოცდილებების 

გადააზრებისა და განკურნების დასაწყისია, რაც მტკიცე არგუმენტს 

ქმნის, რომ ფოტოხელოვნება ტრავმული მეხსიერების რეპრეზენტაცი-

ის ერთ-ერთი გამორჩეული მედიასაშუალებაა. 

 
  



376 
 

გამოყენებული ლიტერატურა: 

 

ხარატიშვილი, ნ. (2022). უკმარი სინათლე. თბილისი: „ინტელექტი“. 

Alexander, J. (2004). Toward a Theory of Cultural Trauma. J. C. Alexander, R. Eyer-

man, B. Giesen, N. J. Smelser, & P. Sztompka (Eds.), Cultural trauma and 
collective identity (pp. 1–31). Berkeley, CA: University of California Press. 

Barthes, R. (1982). Camera Lucida, Reflection on Photography. New York, NY: Hill 

and Wang publication. 

Caruth, C. (1996) Unclaimed experience. Trauma, Narrative and History. Baltimore, 

MD: Johns Hopkins University Press. 

Felman, S & Laub, D. (1992). Testimony: Crisis of Witnessing in Literature, Psycho-
analysis, and History. New York, NY: Routledge.  

Gogilashvili, A. (2025). The post-Soviet Era Through The Eyes of Georgian Authors 
of The 21th Century (According to N. Kha’atishvili's Novel “Lack Of Light”. 

The Barcelona Conference on Arts, Media & Culture 2024: Official Confe-

rence Proceedings. Doi: https://doi.org/10.22492/issn.2435-9475.2024.1 

Hirsh, M. (2012). The Generation of Postmemory: Writing and Visual Culture after 
the Holocaust. New York, NY: University of California Press. 

LaCapra, D. (2001).Writing History, Writing Trauma. Baltimore, MD: Johns Hop-

kins University Press. 

Nora, P. (1989). Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire. Representa-

tions, Special Issue: Memory and Counter-Memory (Spring, 1989). University 

of California Press, 26, 7-24.  

  

 

References: 

 

Alexander, J. (2004). Toward a Theory of Cultural Trauma. J. C. Alexander, R. Eyer-

man, B. Giesen, N. J. Smelser, & P. Sztompka (Eds.), Cultural trauma and 
collective identity (pp. 1–31). Berkeley, CA: University of California Press. 

Barthes, R. (1982). Camera Lucida, Reflection on Photography. New York, NY: Hill 

and Wang publication. 

Caruth, C. (1996) Unclaimed experience. Trauma, Narrative and History. Baltimore, 

MD: Johns Hopkins University Press. 

Felman, S & Laub, D. (1992). Testimony: Crisis of Witnessing in Literature, Psycho-
analysis, and History. New York, NY: Routledge.  

Gogilashvili, A. (2025). The post-Soviet Era Through The Eyes of Georgian Authors 
of The 21th Century (According to N. Kha’atishvili's Novel “Lack Of Light”. 

The Barcelona Conference on Arts, Media & Culture 2024: Official Confe-

rence Proceedings.  Doi: https://doi.org/10.22492/issn.2435-9475.2024.1 

https://doi.org/10.22492/issn.2435-9475.2024.1
https://doi.org/10.22492/issn.2435-9475.2024.1


377 
 

Hirsh, M. (2012). The Generation of Postmemory: Writing and Visual Culture after 
the Holocaust. New York, NY: University of California Press. 

Kharat’ishvili, N. (2022). Uk’mari sinatle. [The Lack of Light]. Tbilisi: “Int’elekt’i” 

LaCapra, D. (2001).Writing History, Writing Trauma. Baltimore, MD: Johns Hop-

kins University Press. 

Nora, P. (1989). Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire. Representa-

tions, Special Issue: Memory and Counter-Memory (Spring, 1989). Univer-

sity of California Press, 26, 7-24.  

  

 

 

 
  


