
342 
 

თანამედროვე ლიტერატურული პროცესები / 

Modern Literary Processes 

 

მაია ჯალიაშვილი 
Maia Jaliashvili 
თსუ შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი 
Tsu Shota Rustaveli Insute of Georgian Literature 
 

ბესიკ ხარანაულის ლექსის „სიტყვების უქონლობის გამო“ 

ჰერმენევტიკული ანალიზი: ეგზისტენციალური მარტოობა 

და შემოქმედებითი ტვირთი 
 

Hermeneutic Analysis of Besik Kharanauli's Poem  

"Due to Lack of Words": Existential Loneliness and the Creative 

Burden 
 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10026 
 

This article presents a hermeneutic analysis of "Due to Lack of Words“, 
a significant poem by the prominent contemporary Georgian poet, Besik 

Kharanauli. The study aims to delve into the profound thematic and figura-

tive layers of the text, utilizing the hermeneutic methodology to fully grasp 

the author's intentions and the intrinsic value of the artistic work itself. 

Given that poetry often employs figurative language, a hermeneutic approach, 

as a theory of interpretation, is crucial for uncovering the poem's hidden, 
subtextual meanings and achieving a deep understanding of the author's vision. 

Our analysis primarily draws upon Hans-Georg Gadamer's concept of 

the „hermeneutic circle“, a fundamental principle that emphasizes the inter-

connectedness of the part and the whole within a text. This method allows 

for a comprehensive, rather than superficial, examination of the poem's aes-

thetics, seeking appropriate explanations for the author's underlying mea-

ning. Hermeneutics, as the art of interpretation, highlights the interplay bet-
ween the text, the author, the reader, and the broader context, enabling us 

to comprehend the existential loneliness, creative burden, and the poet's 

alienation from the world as depicted in the poem. 

The hermeneutic analysis of „Due to Lack of Words“ reveals it as a 

deeply layered artistic text, reflecting on existential loneliness, the creative 

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10026


343 
 

burden, and the tragic fate of the poet. By applying Gadamer's principles of 

the „hermeneutic circle,“ it becomes clear how individual elements of the 

poem – such as its title, the refrain „Don't call me, Mother“, the feeling of 

past burden, and the poet's „illness of foolishness“ – acquire profound signi-

ficance within the overall context of the work. 

The analysis demonstrates that the speaker's rejection of their mother 

is not impulsive, but rather an expression of a heavy internal state, provoked 

by the sense of life's futility (echoing Ecclesiastes' vanity) and the inherent 

tragedy of the artist's creative burden. Concurrently, „hermeneutic“details 

within the poem, such as the difficulty of "lifting one's head," the mother's 

voice associating with pain, and the illusory nature of the past, point to the 

lyric hero's deep psychological and emotional exhaustion. 

The poem's titular phrase, "Due to Lack of Words“, serves as a crucial 

guide, hinting at a rupture of identity, where "word" (logos) signifies divini-

ty for the lyrical hero, and its "absence" suggests a Nietzschean "death of 

God“. Consequently, life loses its meaning and becomes empty, rendering 

the individual akin to a „dummy“, reminiscent of T.S. Eliot's „Hollow Men“. 

The repeated refrain, „Don't call me, Mother“, underscores the protagonist's 

profound isolation and pain, indicating a tragic alienation from both self and 

the world. This can be interpreted as a desire for enforced isolation or „in-

ternal emigration“, especially within the Soviet era context, but also as an 

individual spiritual crisis stemming from various subjective and objective 

circumstances across any epoch. 

Furthermore, the poem delves into the poet's self-perception, port-

raying himself as „sick with foolishness“ – not madness, but an overwhel-

ming expenditure of creative energy that was misdirected or found no 

complete outlet. The comparison of his song to a bird's, where it doesn't re-

turn, symbolizes the one-sided nature of the creative process. The lines 

about not rushing to shed weaknesses and not exchanging dreams for reality 

highlight the poet's pessimism and disillusionment, suggesting his dreams 

were too beautiful to be fulfilled in a harsh reality. 

The poem also reflects on the poetic calling as a curse and a blessing, 

where the poet experiences an acute sensitivity to the world's minutiae, 

seeking to feel „every needle, every eyelash“. This resonates with Baude-

laire's „Benediction“, where the mother curses the birth of her poet son. The 

poem tragically equates poetry not with happiness, but with destruction, 

consuming the poet's „heart and liver“. The ultimate burden lies in the poet's 



344 
 

inability to describe the world directly, symbolizing the creative anguish 

and uniqueness of finding a new language. 

In conclusion, Besik Kharanauli's „Due to Lack of Words“ not only 

portrays the poet's individual crisis but also reveals universal truths about 

the human psyche, the weight of creation, and the complexities of dialogue 

with the world. Gadamer's concept of the „fusion of horizons“ supports the 

idea that despite the different experiences of the poet and the reader, the 

text creates a new space for understanding, where shared existential feelings 

are exchanged. Thus, „Due to Lack of Words“ remains a significant literary work 

that compels the reader towards profound reflection and interpretation. 
 

საკვანძო სიტყვები: ბესიკ ხარანაული, ჰერმენევტიკა, პოეზია 

Keywords: Besik Kharanauli, hermeneutics, poetry 

 

 

 

 

 

 

თანამედროვე ქართული პოეზიის ერთ-ერთი ყველაზე გამორ-

ჩეული ხმა, ბესიკ ხარანაული, თავისი მრავალშრიანი თემატიკითა და 

სახისმეტყველებით მუდამ განსაკუთრებულ ინტერესს იწვევს. მისი 

ლექსი „სიტყვების უქონლობის გამო“ ნათელი მაგალითია იმისა, თუ 

როგორ შეიძლება სიტყვების მეშვეობით ეგზისტენციალური განცდე-

ბის სიღრმისეულად გადმოცემა. წინამდებარე ნაშრომში მიზნად ვი-

სახავთ, ჰერმენევტიკული მეთოდოლოგიის გამოყენებით, ამ ლექსის 

ანალიზს, რათა სრულად გავიგოთ ავტორისეული მიზანდასახულება 

და გამოვავლინოთ მხატვრული ტექსტის თავისთავადი ღირებულება.  

 

ეგზისტენციალური მარტოობა და შემოქმედებითი ტვირთი  

– ჰერმენევტიკული დეტალები და მნიშვნელობები 
 

როგორც ცნობილია, პოეზიაში ავტორი სიტყვებს არა მხოლოდ 

პირდაპირ, არამედ უპირატესად გადატანითი მნიშვნელობით იყენებს, 

ამიტომ საჭიროა ამ ლექსის ესთეტიკის ყოვლისმომცველი ანალიზი, 

რათა ავტორისეულ საზრისს შესაბამისი ახსნა-განმარტება მივცეთ. 

ჰერმენევტიკა ხომ, როგორც ინტერპრეტაციის თეორია, განსაკუთრე-



345 
 

ბით წარმოაჩენს ტექსტის, ავტორის, მკითხველისა და კონტექსტის 

ურთიერთკავშირს. 

ამ თვალსაზრისით, ძირითადად დავეყრდნობით ჰანს-გეორგ 

გადამერის მეთოდოლოგიას, კერძოდ, „ჰერმენევტიკული წრის“ კონ-

ცეფციას, რომელიც ჰერმენევტიკის ერთ-ერთი ფუნდამენტური პრინ-

ციპია. იგი გულისხმობს, რომ ნებისმიერი ტექსტი უნდა გავიგოთ ნა-

წილის მთელთან და მთელის ნაწილებთან მიმართებით. „ჰერმენევტი-

კული მიზანდასახულობა თავისთავად სვამს კითხვას (ტექსტის) სა-

განთა არსის შესახებ და ეს მიზანდასახულობა მუდმივად ამ კითხვის 

მიერაა დეტერმინებული. ასე კი ჰერმენევტიკული ქმედება მყარ სა-

ფუძველს მოიპოვებს“, – აღნიშნავს ჰანს გეორგ გადამერი თავის ნაშ-

რომში „გაგების წრის შესახებ“ (გადამერი, 2015, გვ. 115). შესაბამისად, 

ნებისმიერი მხატვრული ნაწარმოების გასაგებად ინტერპრეტატორი 

მხოლოდ საკუთარ წარმოდგენებს არ უნდა დაეყრდნოს, არამედ თა-

ვად ტექსტს „მოუსმინოს“ და ამით მცდარი გაგება თავიდან აიცილოს. 

„ვისაც ტექსტის გაგება სურს, ის უმეტესად მზადაა, თავად ტექსტს ათ-

ქმევინოს რაიმე. ამიტომ, ჰერმენევტიკულად გაწვრთნილი გონება/ 

ცნობიერება ტექსტის სხვაგვარობის მისაღებად იმთავითვე მზად 

უნდა იყოს“ (გადამერი, 2015, გვ.116). მისივე აზრით, ასეთი მზად-

ყოფნა, ცხადია, განმმარტებლისაგან არც საქმიან „ნეიტრალიტეტს“ და 

არც თვითგანეიტრალებას არ ითხოვს, არამედ გულისხმობს, საკუთარ 

წინასწარ შემუშავებულ წინარე შეფასებებისა და წინარე თვალსაზრი-

სებისგან დისტანცირდეს. ამიტომ წინასწარ შემუშავებული თვალსაზ-

რისი უნდა ვაკონტროლოთ, რათა ამით ტექსტი „თავის სხვაგვარობა-

ში დაფუძნდეს. ამგვარად კი შეიქმნება შესაძლებლობა იმისა, რომ 

ტექსტის საგანთა არსი/ჭეშმარიტება გამოვლინდეს“ (გადამერი, 2015, 

გვ. 116). ინტერპრეტაცია არ არის მხოლოდ ობიექტური ჭეშმარიტების 

ძიება, არამედ ერთგვარი ცოცხალი დიალოგი ტექსტსა და ინტერპრე-

ტატორს შორის. 

ბესიკ ხარანაულის ეს ლექსი მრავალშრიანი მხატვრული ტექს-

ტია, რომლის მთავარი თემა ეგზისტენციალური მარტოობაა. ეს თემა 

მნიშვნელოვანი იყო სხვადასხვა ეპოქისა და მიმდინარეობის პოეტე-

ბისთვის, მაგალითად, როგორც რომანტიკოსებისთვის, ასევე მოდერ-

ნისტებისთვის. ამ თვალსაზრისით, ლექსი განსაკუთრებულ ნათესა-

ობას ამჟღავნებს შარლ ბოდლერისა და რაინერ მარია რილკეს შემოქ-

მედებასთან. გადამერი აღნიშნავს: „ჰერმენევტიკული წრე ნაწილისა 

და მთელის შესახებ შლაიერმახერმა როგორც ობიექტური, ისე სუბი-



346 
 

ექტური თვალსაზრისით ერთმანეთისაგან განასხვავა. როგორც ცალ-

კეული სიტყვა ეკუთვნის ტექსტის მთლიანობას, ასევე ცალკეული 

ტექსტი მიეკუთვნება შესაბამის ლიტერატურულ ჟანრს, ან მწერლის 

შემოქმედების მთლიანობას, ხოლო მწერლის შემოქმედება – შესაბამის 

ლიტერატურულ მიმდინარეობას. მეორე მხრივ, იგივე ტექსტი, რო-

გორც შემოქმედებითი აქტის მანიფესტაცია, მიეკუთვნება ავტორის 

სულიერი/შინაგანი ცხოვრების ერთობლიობას. შლაიერმახერის მი-

ხედვით, სწორედ ამგვარი ობიექტური და სუბიექტური ერთიანობის 

საფუძველზეა შესაძლებელი სრულყოფილი გაგება (გადამერი, 2015, 

გვ. 115). 

ამ ლექსის ცალკეული სტროფები და სიტყვები (ნაწილები) სიღრ-

მისეულ მნიშვნელობებს იძენენ მთელი ლექსის კონტექსტში, ხოლო 

მთელი ლექსი ავტორის შემოქმედების ერთგვარი გასაღებივით გვევ-

ლინება და წარმოდგენას გვიქმნის როგორც ლიტერატურულ ტრადი-

ციაზე, ასევე უფრო ფართო კულტურულ კონტექსტზეც. ნაშრომში „გა-

გების წრის შესახებ“ გადამერი აღნიშნავს: „მთელი, რომელშიც გარკვე-

ული საზრისია ნაგულისხმევი, მაშინ ხდება გასაგები, როდესაც ნაწი-

ლები, რომლებიც მთელიდან გამომდინარე განისაზღვრებიან, თავის 

მხრივ ამ მთელს განსაზღვრავენ. ასე წარიმართება გაგების პროცესი 

მთელიდან ნაწილისაკენ და უკან მთელისაკენ“ (გადამერი, 2012, გვ. 115). 

ამ ლექსის სათაური, როგორც დეტალი, უმნიშვნელოვანესი გზა-

მკვლევია მთლიანი ტექსტის აღსაქმელად. „სიტყვების უქონლობის 

გამო“ გულისხმობს იდენტობის რღვევას, რადგან ლირიკული გმირის-

თვის სიტყვა ლოგოსია, ღმერთია, მისი „უქონლობა“ ნიცშეანურ „ღმერ-

თის სიკვდილზეც“ მიანიშნებს. შესაბამისად, სიცოცხლე საზრისს კარ-

გავს, ცარიელდება. ადამიანიც ფიტულს ემსგავსება. ამ თვალსაზრი-

სით, ეხმიანება თომას ელიოტის „ფუტურო ადამიანებს“. 

ლექსის ერთ-ერთი მთავარი ფილოსოფიურ-ესთეტიკური ნაწი-

ლია რეფრენი „ნუ დამირეკავ, დედი“/„დედი, ნუ დამირეკავ“, რო-

მელიც სასოწარკვეთილ ძახილადაც შეიძლება გავიაზროთ და დუმი-

ლის კატეგორიულ მოთხოვნადაც. „რეფრენის განმეორებადობა რით-

მის განმეორებადობის ანალოგიურ როლს ასრულებს (ლოტმანი, 2012, 

გვ.125). ეს გამეორებული სტრიქონი – თავიდანვე ქმნის ინტონაცი-

ურსა თუ შინაარსობრივ დაძაბულობას, გამოკვეთს ლირიკული გმი-

რის მარტოსულობასა და ტკივილს. ერთი შეხედვით, ეს არის თხოვნა, 

რომ არავინ დაარღვიოს ლირიკული გმირის მიერ შექმნილი ნაჭუჭი, 

თავდასაცავი ჩარჩო, თავშესაფარი, თვით ძვირფასმა დედამაც კი. ეს 



347 
 

საკუთარი თავისა თუ სამყაროს მიმართ ტრაგიკულ გაუცხოებაზე 

მიანიშნებს. საბჭოთა ეპოქაში დაწერილ ამ ლექსში, რა თქმა უნდა, 

შეიძლება იძულებითი იზოლაციის, ან „შინაგან, ემიგრაციისკენ“ 

სწრაფვაც ამოვიკითხოთ და, რა თქმა უნდა, ნებისმიერ დროსა და 

ეპოქაში გამოვლენილ სხვადასხვა სუბიექტურ-ობიექტურ გარემოება-

თა მიერ გამოწვეული ინდივიდუალური სულიერი კრიზისიც. 

ლექსის დასაწყისშივე გამოკვეთილი ჰერმენევტიკული დეტალე-

ბი („თავის აწევის“, „ტელეფონთან მისვლის“ და „შენი ხმის გაგონების“ 

სირთულე), მეტყველებენ ლირიკული გმირის არა მხოლოდ ფიზიკურ 

უუნარობაზე, არამედ ღრმა ფსიქოლოგიურსა და ემოციურ დაღლი-

ლობაზე. დედის ხმა, რომელიც, წესით, ტკბილი, თბილი, სანატრელი 

და ნუგეშის მომგვრელი უნდა იყოს, ამ შემთხვევაში, ლირიკული 

გმირის ტკივილს აძლიერებს, რადგან ის წარსულთან, იმედგაცრუ-

ებასთან, ფუჭ მოლოდინებსა და აუხდენელ ოცნებებთან აკავშირებს. 

ეს ეხმიანება გალაკტიონის სტრიქონებს: „ოცნება ნახაზი საგანთა 

უარით“ (ტაბიძე, 1993, გვ. 15). ლექსის ლირიკული გმირი მისტირის 

იმ დროს, როდესაც „ისეთი ოცნება“ ჰქონდა, „ასრულება და ახდენა 

რომ არ სჭირდებოდა“. ეს არის ბავშვობის მაგიური დრო, როდესაც 

წარმოსახულსა და რეალურ სამყაროებს შორის თითქმის არ არის 

ზღვარი. 

ლექსის „ჰერმენევტიკული“ წრის მნიშვნელოვანი დეტალია წარ-

სულის სიმძიმის განცდა. მისთვის, როგორც ჰამლეტისთვის, „დრო 

დარღვეულია“. 
 

„რას გვიშველის ჩვენ ეს საუბრები, 

ძველი ფურცლები... 

შეგონებები, დაწერილი ლამაზი ხელით, 

წარსულის მითი 

და ოდესღაც ნათქვამი ფიცი...“. 

 (ხარანაული, 2007, გვ. 107). 
 

ეს სტროფი მიანიშნებს წარსულის ილუზორულობაზე, ერთგვარ 

ტვირთზე. დედის საუბარი, შეგონებები, „ძველი ფურცლები“ – ეს ყვე-

ლაფერი ფუჭ იმედებსა და გაცრუებულ მოლოდინებს უკავშირდება, 

რომლებიც, სამწუხაროდ, არ გამართლდა. „წარსულის მითი“ მიანიშ-

ნებს იდეალიზებულ წარსულზე, რომელიც უპირისპირდება აწმყოს, 

სასტიკ რეალობას. 



348 
 

ლექსის ჰერმენევტიკული ანალიზი გვიჩვენებს, რომ დედაზე, 

როგორც მანუგეშებელზე, უარის თქმა იმპულსური და გაუცნობიერე-

ბელი კი არ არის, არამედ შვილის შინაგანი მძიმე მდგომარეობის გა-

მომხატველი. ამ სიმძიმის, ეგზისტენციალური კრიზისის, მაპროვოცი-

რებელი კი ორი მთავარი რამ არის: ცხოვრება („ეკლესიასტესებური“ 

ამაოების განცდით) და ხელოვანის შემოქმედებითი ტვირთი (ტრა-

გიზმის მთავარი წყარო). ეს თემა გამოკვეთს ლექსის კავშირს ქართუ-

ლი და მსოფლიო პოეზიის ცნობილ ნიმუშებთან (მაგალითად, გურა-

მიშვილის „წუთისოფლის სამდურავი“, შარლ ბოდლერის „პოეტი“ და 

სხვ.). 

პოეტის ტრაგედიის ერთ-ერთი მიზეზია „ავადმყოფობა სისულე-

ლით“. აქ გვახსენდება ნიკო სამადაშვილის სტრიქონები: „ავადმყოფო-

ბა ეგონათ, ბიჭო, ლექსები, ტანზე გამონაყარი“ (სამადაშვილი, 2006, 

გვ.129). რილკეც ლექსში „პოეტი“ ასე გამოხატავს გულისწუხილს: 

„ყველაფერს, რასაც თავს ვუძღვნი და ჩემით ვამდიდრებ,/ უჩნდება 

დიდი სურვილი, რომ გამასაჩუქროს“ (რილკე, 2023, გვ. 56). ხარანა-

ულის ლექსის ლირიკულ გმირსაც ტანჯავს ის გაუგებრობა, რომელიც 

მას და საზოგადოებას შორის ჩატეხილი ხიდივით გაჩენილა. ლალი 

ავალიანი სწორად შენიშნავს: „ბესიკ ხარანაულის პოეზიის ზოგი ას-

პექტი (სამყაროული და პიროვნული დისჰარმონიულობა და „ფრაგ-

მენტულობა“, გაუცხოება, ეგოცენტრიზმი და ნარცისიზმი, თამაში, 

ნიღაბი, ირონია…) და მისი მხატვრული განსახოვნების გზები, ქრო-

ნოლოგიურად და არსებითადაც, მუდამ დაუბრკოლებლივ ეწერებო-

და თანამედროვე მსოფლიოს ლიტერატურულ სივრცეში“ (ავალიანი, 

2007, გვ.5). 

„განა ჩიტს უკან უბრუნდება 

თვისი სიმღერა?! 

მე ავადა ვარ, სისულელით, ჩემი ზნისაგან, 

რადგან, ყოველთვის, როგორც ოქრო, მეზოგებოდა 

ჩემი თავი – ჩემივ თავისთვის...“ 

(ხარანაული, 2007, გვ. 107) 
 

პოეტი საკუთარ თავს „ავად“ მიიჩნევს „სისულელით“. ეს არ არის 

სიგიჟე, არამედ საკუთარი თავის უზომოდ დახარჯვა, შემოქმედებითი 

ენერგიის მოზღვავება, რომელიც არასწორად იყო მიმართული ან ვერ 

პოვა სრულფასოვანი გამოსავალი. ის ადარებს საკუთარ სიმღერას 

(შემოქმედებას) ჩიტისას, რომლისთვისაც ჭიკჭიკი ისეთივე ბუნებრი-



349 
 

ვი და აუცილებელია, როგორიც ჰაერი და სიცოცხლე. სიმღერა უკან 

რომ არ უბრუნდება, მიანიშნებს შემოქმედებითი პროცესის ცალ-

მხრივობაზე. 

ლექსის მნიშვნელოვანი დეტალია უარის თქმა განვითარებაზე 

და ოცნებების დაკარგვა: 
 

„მე არა ვჩქარობ 

დავეთხოვო ჩემს სისუსტეებს, 

რადგან სანაცვლოდ 

არავინ მომცემს უკეთესს, ვიცი, 

და სიზმარსაც არა ვცვლი ცხადში...“  

(ხარანაული, 2007, გვ. 107) 
 

ეს სტროფი წარმოაჩენს პოეტის პესიმიზმსა და იმედგაცრუებას. 

ის არ ელის უკეთესს, ამიტომ არც ცდილობს არსებული ვითარების 

შეცვლას. „სიზმარსაც არა ვცვლი ცხადში“ – ქვეტექსტურად იგულის-

ხმება, რომ მისი ოცნებები (შესაძლოა პოეზიის საშუალებით სამყაროს 

შეცვლის ოცნება) იმდენად ლამაზი იყო, რომ მათ რეალობაში ახდენა 

არ სჭირდებოდათ, რადგან რეალობა მათ ფერსა და ხმას შეუცვლიდა, 

დაუკარგავდა. 

ლირიკული გმირის სულიერი კრიზისის მთლიანობაში აღსაქმე-

ლად მნიშვნელოვანია სიცოცხლის განცდა, როგორც სასჯელისა და 

პოეტის გაუცხოებისა: 
 

„მე მომესაჯა სიცოცხლე და მეც მშვიდად ვიხდი... 

ცხოვრება ჩემი საქმე არ არის“. 

 (ხარანაული, 2007, გვ. 107) 
 

სიცოცხლე, როგორც სასჯელი, ეხმიანება ჟან-პოლ სარტრის თა-

ვისუფლების, როგორც სასჯელის აღქმასაც. ეს სიტყვები გამოკვეთს 

პოეტის დაშორებას ცხოვრებისგან, მისთვის სიცოცხლე ბედნიერება კი 

არა, არამედ სასჯელია, რომელსაც ის „მშვიდად იხდის“. ეს პოეტის 

ეგზისტენციალურ მარტოობასა და ცხოვრებისეული რუტინისგან 

მოწყვეტაზეც მიანიშნებს. რილკე ერთ ლექსში („პოეტის სიკვდილი“) 

წერს, რომ ადამიანები არ იცნობენ პოეტს: 
 

„წყლები, მდელოები და უფსკრულები – 

ეს ყველაფერი იყო მისი ნამდვილი სახე“. 

 (რილკე, 2023, გვ. 55) 



350 
 

ლექსის უმნიშვნელოვანესი დეტალია დედის არჩევანი. ლირი-

კულმა გმირმა სწორედ დედის ოცნება აასრულა, როცა წერას მიჰყო 

ხელი და პოეტის მძიმე ხვედრს შეურიგდა, ეკლიან გზას გაჰყვა:  
 

„ეს შენა გსურდა, 

რომ პოეტი ვყოფილიყავი, 

ეს შენ დამბადე მე პოეტად 

და რომ იცოდე, 

როგორი ძნელი რამ ყოფილა რომ იქცე იმად, 

რისთვისაც გაჩნდი, 

რისთვისაც ხარ ამ ქვეყანაზე!..“  

(ხარანაული, 2007, გვ. 107) 
 

ეს არის ლექსის საკვანძო სტრიქონები. პოეტი დედას ადანაშა-

ულებს, რომ „პოეტად გააჩინა“. აქ ვლინდება პოეტის ბედის ტრაგიზმი 

– იყოს ის, რისთვისაც დაიბადა, არის უდიდესი ტვირთი და ტკივილი. 

ეს მიანიშნებს პოეტური მოწოდების ბუნებაზე, მის დამანგრეველ 

ძალაზე. როგორც ლადო ასათიანი წერს: „რადგანაც მერგო ვიყო პოეტი 
ჩემი ცხოვრების საბედისწეროდ“ (ასათიანი, 2005, გვ.65). 

გადამერის აზრით, საჭიროა „იმ მნიშვნელობას შევუსაბამოთ გა-

გება, რა მნიშვნელობითაც ის ტექსტი ჩვენ გველაპარაკება (გადამერი, 

2015, გვ.114). ეს ლექსი კი „გველაპარაკება“, ერთი შეხედვით, სადა, 

მაგრამ, თანვე მრავალმნიშვნელოვანი მხატვრული სახეებით. ლექსის 

ერთიან სტრუქტურაში „შესაღწევად“ განსაკუთრებით მნიშვნელოვა-

ნია ლირიკული გმირის ფიქრი პოეზიის არსსა და დანიშნულებაზე: 

 

„მე ხომ ლექსი კი არ მინდოდა – 

რამე ისეთი, 

რომელიც ყველას ნუგეშსა და შვებას მოჰგვრიდა, 

შურს იძიებდა კაცი რითაც ამ ცხოვრებაზე, 

რითაც დაკარგულს შეივსებდა და ცრემლს დაცლიდა...“ 

(ხარანაული, 2007, გვ. 107) 

 

პოეტი აქ გამოხატავს თავის იდეალურ წარმოდგენას პოეზიის 

შესახებ. მას არ სურდა უბრალოდ ლექსების წერა, არამედ შეექმნა რა-

ღაც ისეთი, რაც ხალხს ანუგეშებდა, „შურს იძიებდა ამ ცხოვრებაზე“ 

(ანუ, გაუმკლავდებოდა მის სირთულეებს) და დაეხმარებოდა „ცრემ-

ლების დაცლაში“ – განწმენდაში. ეს გვიჩვენებს როგორც მის ღრმა ჰუ-



351 
 

მანურ მისწრაფებას, ასევე რწმენას, რომ სიტყვებს დიდი ძალა აქვთ, 

მაგრამ, ამავე დროს, იმედგაცრუებას, რომ ამას ვერ მიაღწია.  

ლირიკული გმირის ყოფას ტრაგიზმს მატებს ეჭვების შემოტევა 

და „შიშველი ნერვები“. „ჩემი საქმე კი ეჭვთან არის დაწყვილებული...“ 

თუკი სარეცხი ფხვნილის რეკლამას „ეჭვი არ ახლავს“, პოეტის შემოქ-

მედებას – კი. ეს მიანიშნებს ხელოვნების სირთულეზე, მის მუდმივ 

ძიებასა და იმ ეჭვებზე, რომლებიც შემოქმედებით პროცესს თან 

სდევს. 
 

„იმას ვცოტაობ, რომ ნერვები გამშიშვლებია, 

და იმას ვნატრობ, რომ საერთოდ არ მქონდეს კანი, 

რომ უფრო მძაფრად ვიგრძნო ქვეყნის ყველა წვრილმანი, 

ყველა ნემსი, ყველა წამწამი...“. 

 (ხარანაული, 2007, გვ. 107) 
 

პოეტი მიისწრაფვის უკიდურესი მგრძნობელობისკენ, რათა 

სრულად შეიგრძნოს სამყარო. ეს არის მისი შემოქმედებითი „წყევლა“ 

და, ამავე დროს, „დალოცვა“. აქ ინტერტექსტუალური გადაძახილი 

შეიძლება დავინახოთ შარლ ბოდლერის ლექს „კურთხევასთან“, რო-

მელშიც დედა წყევლის იმ წუთებს, როდესაც პოეტი შვილი გაუჩნდა. 

„პოეტურ სამყაროს გააჩნია არა მარტო სიტყვების საკუთარი 

ნუსხა, არამედ  –  სინონიმებისა და ანტონიმების საკუთარი სისტემაც. 

ასე, მაგალითად, „სიყვარული“ გარკვეულ ტექსტებში გვევლინება, 

როგორც სიცოცხლის სინონიმი, სხვებში კი „სიკვდილს“ უთანაბრდე-

ბა. „დღე“ და „ღამე“, „სიცოცხლე“ და „სიკვდილი“პოეტურ ტექსტში შე-

იძლება სინონიმურ მნიშვნელობებს გამოხატავდეს და, პირიქით, ერ-

თი და იგივე სიტყვა პოეზიაში შეიძლება, არ უდრიდეს საკუთარ თავს 

ან საკუთარი თავის ანტონიმადაც კი მოგვევლინოს“ (ლოტმანი, 2012, 

გვ. 112). ამ ლექსშიც ბესიკ ხარანაული წარმოაჩენს ენის „საკუთარ სის-

ტემას“, რომელშიც სიტყვები განსაკუთრებულ მნიშვნელობებს იძენენ. 

მაგალითად, პოეზია ბედნიერებასთან კი არა, უბედურებასთან ასო-

ცირდება; ლექსი „კლავს“, იმის ნაცვლად, რომ ძალა შემატოს: 

 

„განა პოეტი არ შეჭამეს თვისმა ლექსებმა? 

რა მკვლელი უნდა იმას, მითხარ, რა მოშურნალი, 

როს ლუკმა-ლუკმა მიაქვთ ლექსებს 

მისი გულ-ღვიძლი...“. 

 (ხარანაული, 2007, გვ. 110) 



352 
 

აქ პოეზია წარმოჩენილია, როგორც რაღაც დამანგრეველი, რაც 

პოეტს „შეჭამს“, მის „გულ-ღვიძლს“ წაიღებს. ხელოვნება „გულის 

სისხლს მოითხოვს საფასად“, როგორც კონსტანტინე გამსახურდია 

იტყოდა. იგი ერთგვარი „სასტიკი ბომონია“. პოეტი საკუთარ თავს 

სწირავს, რათა ტანჯვა ესთეტიკურ ღირებულებად აქციოს. 

ლექსის მთლიანობაში აღსაქმელად უმნიშვნელოვანესია სტრი-

ქონი: „მწვანეზე არა ვთქვა – მწვანე“. ეს არის პოეტის ყველაზე დიდი 

ტვირთი და განმასხვავებელი ნიშანი. მას არ შეუძლია სამყარო აღწე-

როს პირდაპირ, ჩვეულებრივი ენით. მან უნდა იპოვოს ახალი ხედვა, 

ახალი ენა, ძველ სიტყვებს შესძინოს ახალი ელფერი, რაც „მწვანეზე არ 

თქმას – მწვანედ“ გულისხმობს. ეს არის შემოქმედებითი ტანჯვისა და 

გამორჩეულობის სიმბოლო. 
 

„შენს დედურ სიბრძნეს დაჰკარგვია ერთი ფურცელი 

და ვერ მპასუხობ, თუ ვინ მიმცა ოთხივ სტიქიას 

და ლექსის წერა დამაკისრა მკაცრი პირობით: 

რომ მწვანეზე არა ვთქვა – „მწვანე“...  

(ხარანაული, 2007, გვ. 110) 
 

ლექსის ცალკეული დეტალები, როგორც მოზაიკის ნაწილები, 

ერთ განუყოფელ ფერადოვანსა და მნიშვნელობებით დატვირთულ 

მთლიანობას ქმნიან, რაც ავტორის, როგორც პოეტის, ნიჭსა და გამოც-

დილებაზე მიუთითებს. 

 
მკითხველის როლი და „ჰორიზონტების შერწყმა“ 
 

ლექსის კითხვისას ნებისმიერი მკითხველი თავის ინდივიდუ-

ალურსა და უნიკალურ ურთიერთობას ამყარებს მხატვრულ ტექსტ-

თან, შესაბამისად, ცდილობს მის ინტერპრეტაციას. „გაგება ყოველ-
თვის ინტერპრეტაციაც არის, და ამდენად ინტერპრეტაცია გაგების 
ექსპლიციტური (განმარტებითი) ფორმაა“ (გადამერი, 2015, გვ.109). 

„ჰერმენევტიკის ამოცანაა ტექსტის აზრი იმ კონკრეტულ სიტუაციას 

მოარგოს, რომელ სიტუაციაშიც ეს ტექსტი მეტყველებს. ღვთაებრივი 

ნების განმმარტებელი, რომელსაც ორაკულის ნათქვამის ინტერპრეტა-

ცია ძალუძს, ამის თავდაპირველი მოდელია. ასევე დღემდე ყოველი 

თარჯიმნის მოვალეობა ის კი არ არის, უბრალოდ გადათარგმნოს, რაც 

მოლაპარაკების მონაწილემ წარმოთქვა, არამედ მან მისი აზრი ისე უნ-

და წარმოადგინოს, როგორც საჭიროდ მიაჩნია მოლაპარაკების ჭეშმა-



353 
 

რიტი სიტუაციიდან გამომდინარე, ანუ იმ სიტუაციიდან გამომდინა-

რე, რომელსაც მხოლოდ ის იცნობს, ვითარცა მოლაპარაკების ორივე 

ენის მცოდნე (გადამერი, 2015, გვ.110). ვფიქრობთ, ეს ლექსი „მეტყვე-

ლებს“ წარმავალსა და უნივერსალურ, მარადიულ კონტექსტებში. ამ-

გვარად, თანამედროვე ადამიანის უმწვავეს სულიერ პრობლემებს 

ღრმად და ხატოვნად წარმოაჩენს. „ხელოვნების ქმნილება ჩართულია 

აღმქმელი სუბიექტის ცნობიერებაში“ (ლოტმანი, 2012, გვ.116). 

ლექსის მთლიანობაში აღსაქმელად მნიშვნელოვანი დეტალია 

ლირიკული გმირის განცდა, რომ „დაიკარგა“, ე.ი. საზრისი გამოეცალა, 

მაგრამ ის დედასთან ერთადაა. ეს „დედა“ აქ უკვე აღიქმება, როგორც 

ერთგვარი „ღვთაებრივი სამყარო“. 
 

„მე დავიკარგე 

მთელი ქვეყნის ყველა სახლისთვის... 

მე შენთანა ვარ, შენთან ვიყავ, შენთან ვიქნები...“  

(ხარანაული, 2007, გვ. 107) 
 

ლექსის ბოლოს პოეტი აღწერს საკუთარ დაკარგულობას, თით-

ქოს ის აღარ ეკუთვნის ამქვეყნიურს, „უპატრონოდ ქარში დარჩენილ 

პერანგს“ ადარებს თავს. თუმცა, მიუხედავად ამ ეგზისტენციალური 

დაკარგულობისა, ის დედას ეუბნება: „შენთანა ვარ, შენთან ვიყავ, შენ-

თან ვიქნები“. ეს პარადოქსი ჰერმენევტიკულად შეიძლება განიმარ-

ტოს, როგორც სულის უკვდავება, დედაშვილური კავშირის მარადი-

ულობა, ან პოეტის მემკვიდრეობის უკვდავება. ის ფიზიკურად შესაძ-

ლოა „დაკარგული“ იყოს, მაგრამ მისი სული, მისი პოეზია, დედის 

მეხსიერებასა და მკითხველის გონებაში რჩება. ბესიკ ხარანაულის-

თვის ნიშანდობლივია ეს თემა. მის ერთ სხვა ლექსში ვკითხულობთ: 
 

„მე ვის ვუყვარდი? – არა, არავის! 

მე ვინ მიყვარდა? 

– არა, არავინ! 

 

აი, ეს არის ჩემთვის ყველაზე 

სევდის მომგვრელი და შემზარავი“. 

(ხარანაული, 2007, გვ. 103) 
 

გადამერის ჰერმენევტიკული მეთოდოლოგიის კიდევ ერთი 

მნიშვნელოვანი კონცეპტია „ჰორიზონტების შერწყმა“ – ამ კონცეფციის 



354 
 

მიხედვით, მკითხველისა და ტექსტის „ჰორიზონტები“ ერწყმის ერთ-

მანეთს, რაც გაგების ახალ სივრცეს ქმნის. გადამერის აზრით, ვისაც 

ჰორიზონტი არ გააჩნია, ის არის ადამიანი, რომელიც შორს ვერ იყუ-

რება და ამის გამო გადაჭარბებულად აფასებს იმას, რაც მის სიახლოვე-

საა და, პირიქით, ჰორიზონტის შეგრძნება ნიშნავს: უახლოესით კი არ 

შემოიფარგლო, არამედ მის მიღმა გაიხედო: „ვისაც ჰორიზონტი აქვს, 

ხელეწიფება ამ ჰორიზონტის ფარგლებში ყველა საგნის მნიშვნელობა 

სწორად შეაფასოს მისი სიახლოვისა და სიშორის, სიდიდისა და სიმ-

ცირის მიხედვით. შესაბამისად, ჰერმენევტიკული სიტუაციის შემუშა-

ვება ნიშნავს მართებული შეკითხვითი ჰორიზონტის მოპოვებას იმ 

კითხვებისთვის, რომლებიც ჩვენ წინაშე წამოიჭრება“ (გადამერი, 2015 

წ, გვ.103). „ჰორიზონტი ისეთი რამ არის, რომლისკენაც მივემართებით 

და ისიც ჩვენთან ერთად მიიწევს წინ. ვინც მოძრაობს, მისი ჰორიზონ-

ტებიც ადგილს იცვლიან“ (გადამერი, 2015 წ, გვ.105). 

ამ ლექსის შემთხვევაში, მკითხველისა და ლირიკული გმირის 

(პოეტის ალტერ ეგოს) ჰორიზონტები იოლად ერწყმის ერთმანეთს, 

რაც მისი გაგების განცდას ქმნის. თუმცა, ეს არ ნიშნავს ლექსის საზ-

რისის ამოწურვას, რადგან ჰორიზონტები „ადგილს იცვლიან“. „ჰორი-

ზონტების შერწყმა“ კი მკითხველისგან ძალისხმევას მოითხოვს. ვფიქ-

რობთ, ნებისმიერი გაწაფული და გემოვნებიანი მკითხველი იგრძნობს 

ამ ლექსში წარმოჩენილ ლირიკული გმირის სულიერი კრიზისის, 

მარტოობისა თუ გაუცხოების ტკივილს. „სინამდვილეში აწმყოს ჰორი-

ზონტი მუდმივი ფორმირების პროცესშია, რაკიღა ჩვენ იძულებული 

ვართ ყველა ჩვენი წინასწარ შემუშავებული შეხედულება გამუდმებით 

შევამოწმოთ. არცთუ უკანასკნელი ადგილი ამგვარი შემოწმების საგან-

თა შორის უჭირავს წარსულთან შეხვედრასაც და იმ გადმოცემის გაგე-

ბას, საიდანაც ჩვენ მოვდივართ. ამგვარად, აწმყოს ჰორიზონტის ფორ-

მირება სულაც ვერ მოხდება წარსულის გარეშე. ისევე არ არსებობს 

აწმყოს ჰორიზონტი თავისთავად, როგორც წარსულის ჰორიზონტები, 

რომელთა მოპოვებაც შეიძლება გვჭირდებოდეს. პირიქით, გაგება ყო-

ველთვის არის ამგვარი, თითქოსდა თავ-თავისთვის არსებული ჰორი-

ზონტების ურთიერთშერწყმის პროცესი“ (გადამერი, 2015, გვ.107). 

როგორც აღვნიშნეთ, მკითხველისა და პოეტის აღქმის ჰორიზონტები 

თავისუფლად ერწყმის ერთმანეთს და მათ შორის ცოცხალი დიალოგი 

იმართება. 

ისიც უნდა აღვნიშნოთ, რომ ბესიკ ხარანაული ვერლიბრის დი-

დოსტატია. ამ ლექსის სათქმელისთვისაც ეს თავისუფალი ფორმა აირ-



355 
 

ჩია და ამ გზითაც გამოხატა ხელოვანის ტანჯვა და სულიერი თავი-

სუფლების წყურვილი. 

ჰერმენევტიკული წრე ლექსის, როგორც პოეტის შემოქმედების 

ნაწილის, აღქმასაც გულისხმობს. ნიშანდობლივია, რომ დედის კონ-

ცეპტი ბესიკ ხარანაულის შემოქმედებაში გამოკვეთილია. მის პოეზი-

აში დედა წარმოჩნდება, როგორც იდენტობის ერთგვარი საყრდენიც 

კი. ამ თვალსაზრისით, გამორჩეულია მისი ლექსები: „ჩემო დედი“, 

„კარტოფილის ამოღება“, „დედა ყველას გვაკლია, დედა!“, „დედა“ და 

სხვ.). ერთ ლექსში („უთხარი, დედი, ამ მთებსა და ამ მთა-გორებს“) 

ვკითხულობთ: 
 

„უთხარი, დედი, ამ მინდვრებსა და ამ მთა-გორებს 

ამ სოფლებსა და ამ ქალაქებს 

ამ ქალებსა და ამ ვაჟკაცებს, 

რომ დაგიბრუნონ შენი შვილი“. 

 (ხარანაული, 2007, გვ. 29) 
 

ეს სტრიქონები თავისი პათოსით ეხმიანება პაოლო იაშვილის 

ლექსს „წერილი დედას“. 
 

ან კიდევ: „გაბედე, დედა, ჩემი დაბადება, 

გამოგვაჩინე… 

და თუ ცხოვრებას ვერ შევიძლებთ, 

ნიღბებს მაინც მოვირგებთ რასმეს“. 

 (ხარანაული, 2007, გვ. 33) 
 

ზუსტად შენიშნავს ნაირა გელაშვილი, რომ დედასთან ჰარმონი-

ული „ერთადყოფნა“ იმდენადვე შეუძლებელია, რამდენადაც შინაგა-

ნად „მისგან წასვლა“: „იგივე ითქმის დედის, როგორც მარადიული 

პირველსაწყისის ორ სხვა გამოვლინებაზეც: ღვთისმშობელსა და დე-

დამიწაზე. პოეტი ყველასთვის „დაკარგულია“; ის არც მიწის პატრონი 

და მომვლელია, არც ღვთისმშობლისკენ გზის გამკაფავი. მაგრამ დე-

და, მიწა და ღვთისმშობელი პოეტის შინაგანი ქვეყნიერების დედა-

ბოძები არიან: იქ არსებობენ როგორც დიადი შეუძლებელნი; ასეთი 

სახით ეკუთვნიან ამ სამყაროს და განსაზღვრავენ მის „ტანჯულობას“. 

ერთი ადამიანის სიცოცხლე არ ყოფნის არც თანდაყოლილი კავშირის 

გაწყვეტას, ამ შემთხვევაში: დედისგან შინაგან გაქცევას, მის დავიწყე-

ბას, და არც თანდაყოლილ მოკავშირესთან (დედა, მიწა, პოეზია) ნამ-

დვილი კავშირის, თანაყოფიერების განხორციელებას. ეს ყოველივე 



356 
 

გროვდება იმ სათქმელად (დედისადმი), რომელიც, არსებითად, უთქ-

მელისა და გამოუთქმელის საუფლოს განეკუთვნება. ამას გვამცნობს 

თუნდაც ლექსი "სიტყვების უქონლობის გამო", ერთიანად დედისად-

მი მიმართვად რომ წარმოგვიდგება“ (http://www.litclub.ge/biblioteka/ 

view-nawarmoebi.php?id=7577). 

„პოეტები არა მხოლოდ მშვენიერების, არამედ, უპირველეს ყოვ-

ლისა, ჭეშმარიტების მატარებელნი არიან. ჭეშმარიტება უკაფავს მათ 

გზას გამოუცნობ სფეროებში შესაღწევად. ამიტომ განცვიფრება და 

მოულოდნელობა თანამედროვე პოეზიის ერთ-ერთი უმთავრესი ქმე-

დითი ძალაა“ (აპოლინერი, 2010, გვ. 28). ბესიკ ხარანაულის ამ ლექსის 

„ეგზისტენციალური სივრცე“ მკითხველს თანაბრად აზიარებს ჭეშმა-

რიტებასა და მშვენიერებას. 

 
დასკვნა 
 

ბესიკ ხარანაულის ლექსის „სიტყვების უქონლობის გამო“ ჰერმე-

ნევტიკულმა ანალიზმა ცხადყო, რომ ეს მრავალშრიანი მხატვრული 

ტექსტი ეგზისტენციალური მარტოობის, შემოქმედებითი ტვირთისა 

და პოეტის ტრაგიკული ხვედრის ღრმა რეფლექსიას წარმოადგენს. 

ჰანს-გეორგ გადამერის „ჰერმენევტიკული წრის“ პრინციპებზე დაყრ-

დნობით ნათლად გამოიკვეთა, თუ როგორ იძენს ლექსის ცალკეული 

დეტალები – სათაური, რეფრენი „ნუ დამირეკავ, დედი“, წარსულის 

სიმძიმის განცდა და პოეტის „ავადმყოფობა სისულელით“ – სიღრმი-

სეულ მნიშვნელობებს მთელი ტექსტის კონტექსტში. 

ანალიზმა აჩვენა, რომ ლექსში გამოკვეთილი დედის „დარეკვა-

ზე“ უარის თქმა არ არის იმპულსური ქმედება, არამედ ლირიკული 

გმირის მძიმე შინაგანი მდგომარეობის გამოხატულებაა, რაც ცხოვრე-

ბის ამაოებისა და ხელოვანის ტრაგიზმის განცდით არის პროვოცირე-

ბული. ამავე დროს, ლექსის ჰერმენევტიკული დეტალები, როგორე-

ბიცაა „თავის აწევის“ სირთულე, დედის ხმის ტკივილთან ასოცირება 

და წარსულის ილუზორულობა, მიანიშნებს ლირიკული გმირის ღრმა 

ფსიქოლოგიურ და ემოციურ დაღლილობაზე. 

ყოველივე ზემოთქმულიდან გამომდინარე, შეგვიძლია დავასკ-

ვნათ, რომ ბესიკ ხარანაულის ლექსი „სიტყვების უქონლობის გამო“ 

არა მხოლოდ პოეტის ინდივიდუალურ კრიზისს ასახავს, არამედ 

უნივერსალურ ჭეშმარიტებებს წარმოაჩენს ადამიანის სულიერი სამყა-

როს, შემოქმედების ტვირთისა და სამყაროსთან დიალოგის სირთუ-

http://www.litclub.ge/biblioteka/


357 
 

ლეების შესახებ. გადამერის „ჰორიზონტების შერწყმის“ კონცეფცია 

ამყარებს მოსაზრებას, რომ, მიუხედავად პოეტისა და მკითხველის 

განსხვავებული გამოცდილებისა, ტექსტი ქმნის გაგების ახალ სივრ-

ცეს, სადაც ხდება საერთო ეგზისტენციალური განცდების გაზიარება. 

ამრიგად, „სიტყვების უქონლობის გამო“ რჩება ქართული პოეზი-

ის ერთ-ერთ გამორჩეულ ნიმუშად, რომელიც მკითხველს უბიძგებს 

სიღრმისეული რეფლექსიისა და ინტერპრეტაციისკენ, ხოლო მისმა 

ჰერმენევტიკულმა ანალიზმა გამოავლინა ლექსის, როგორც პოეტური 

ხელოვნების შედევრის, მრავალგანზომილებიანი ბუნება. 
 

გამოყენებული ლიტერატურა: 
 

ავალიანი, ლ. (2007). „დაიწერა, რომ არ დასრულდეს“, წიგნში: „ბესიკ ხარანა-

ული, 100 ლექსი“, თბილისი: „ინტელექტი“.  

ასათიანი, ლ. (2005). 100 ლექსი, თბილისი: „ინტელექტი“.  

აპოლინერი, გ. (2010). ახალი ცნობიერება და პოეტები, წიგნში „ლიტერატუ-

რის თეორიის ქრესტომათია“, II, თბილისი: ლიტერატურის ინსტი-

ტუტის გამომცემლობა.  

ბოდლერი, შ. (1992). ბოროტების ყვავილები, თბილისი: „იანუსი“. 

გადამერი, ჰ. (2015). გაგების წრის შესახებ, წიგნში: „ლიტერატურის თეორი-

ის ქრესტომათია“, III, თბილისი: ლიტერატურის ინსტიტუტის 

გამომცემლობა.  

გადამერი, ჰ. (2015). ზემოქმედების ისტორია და გამოყენება, წიგნში: „ლიტე-

რატურის თეორიის ქრესტომათია“, III, თბილისი: ლიტერატურის 

ინსტიტუტის გამომცემლობა. 

გელაშვილი, ნ. თანამედროვედ ყოფნის ნიშნები.  

http://www.litclub.ge/biblioteka/view-nawarmoebi.php?id=7577 

ლოტმანი, ი. (2012). პოეტური ტექსტის ანალიზი. ჟურნ. „სჯანი“, 13, 111-135. 

რილკე, რ. (2023). საღამო არის ჩემი წიგნი. (ლექსები), თბილისი: „პალიტრა L“. 

სამადაშვილი, ნ. (2006). 100 ლექსი, თბილისი: „ინტელექტი“. 

ტაბიძე, გ. (1993), არტისტული ყვავილები, თბილისი: „რუბიკონი“. 

ხარანაული, ბ. (2007). 100 ლექსი, თბილისი: „ინტელექტი“.  

 

  



358 
 

References: 

 

Avaliani, l. (2007). „Daits’era, rom ar dasruldes“. [“It was written so that it would 

not end”]. ts’ignshi 100 leqsi.Tbilisi: „intelekti“. 

Apolin, G. (2010). Axali cnobiereba da poet’ebi. [New Consciousness and Poets]. 

ts’ignshi lit’erat’uris Teoriis krest’omatia. II, Tbilisi: lit’erat’uris inst’it’ut’is 

gamomts’emloba.  

Asatiani, L.(2005). 100 leksi. [100 Poems]. Tbilisi: „intelekti“.  

Baudelaire, Sh. (1992). Borot’ebis q’vavilebi. [Flowers of Evil]. Tbilisi: „Ianusi“. 

Gadamer, H. (2015). Gagebis ts’ris Shesakheb. [On the Circle of Understanding]. 

ts’ignshi „Literaturis Teoriis krest’omatia“. III. Tbilisi: lit’erat’uris inst’it’ut’is 

gamomts’emloba.  

Gadamer, H. (2015). Zemokmedebis ist’oria da gamoq’eneba.[History of Impact and 

Use]. ts’ignshi „lit’erat’uris Teoriis krest’omatia“. III, Tbilisi: lit’erat’uris 

inst’it’ut’is gamomts’emloba.  

Gelashvili, N. Tanamedroved q’ofnis nishnebi. [Signs of Being Modern].  

http://www.litclub.ge/biblioteka/view-nawarmoebi.php?id=7577 

Kharanauli, B. (2007). 100 leksi. [100 Poems].Tbilisi: „Intelekti“.  

Lotmann, I. (2012). Poet’uri t’ekst’is analizi. [Analysis of a Poetic Text]. „Sjani“, 13,  

111-135. 

Rilke, R. (2023). “Saghamo aris chemi ts’igni” (leksebi). [“Evening is my Book”]. 

Tbilisi: „Palitra L“. 

Tabidze, G. (1993). Art’ist’uli q’vavilebi. [Artistic Flowers]. Tbilisi: „Rubikoni“  

 

http://www.litclub.ge/biblioteka/view-nawarmoebi.php?id=7577

