
321 
 

მანანა კვატაია 
Manana Kvataia 
თსუ შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი 
TSU Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 
  

შინაგანი ემიგრაცია –  

ლიტერატურული დისკურსის პარადიგმები1 
 

Inner Emigration – Paradigms of Literary Discourse 
 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10024 
 

In certain historical periods, under specific political and social condi-

tions, writers and artists may be compelled to alter their lifestyles, distance 

themselves from the state, and withdraw from public life. Such resistance 

frequently represents a response to a dominant ideology they find unaccep-

table. This condition, often referred to as inner emigration, typically emer-

ges in the presence of authoritarian or totalitarian regimes. When noncon-
formist thinkers face such repressive environments, they may experience 

psychological or emotional distress, prompting a retreat inward in order to 

preserve personal integrity, authenticity, and intellectual freedom. Paradoxi-

cally, it is during such periods of enforced isolation that many creators pro-

duced some of their most valuable works. 

The paper notes that the term inner emigration has changed meaning 
depending on the historical context. The concept originated in 1830s France 

and is associated with the writer Delphine de Girardin (Vicomte de Lonnes). 

From the 1920s onward, the term began to describe representatives of the 

progressive intelligentsia in the Soviet Union—particularly writers who 

opposed the policies of the ruling regime. The paper emphasizes that the 

fragmentation of the monolithic Soviet literary space began relatively early 

in Georgian literature, signaling a cultural shift toward Western literary tra-
ditions. While some independent-minded writers and artists were forced 

into exile under the constraints of Bolshevik cultural policy, many others 

chose the path of inner emigration rather than compromise with the autho-

rities. Such intellectuals rejected the restrictive norms imposed by official 

ideology and instead explored new horizons of thought, producing works 

                                                           
1
 სტატია მომზადებულია შოთა რუსთაველის ეროვნული სამეცნიერო ფონდის მიერ 

დაფინანსებული N FR-23-8132 საგრანტო პროექტის – პოსტბოლშევიზმი და ქართუ-

ლი ლიტერატურა (1956-1991) - ფარგლებში. 

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10024


322 
 

intended for future generations and unbound by the political demands of 

their time. Many of these works remained unpublished during their authors’ 

lifetimes due to censorship and political repression. 

The study discusses Notes, Personal Letters (vol. 4) by the writer and 

critic Otia Pachkoria, a victim of communist persecution, published in 2015 

by the Giorgi Leonidze Museum of Georgian Literature. This volume con-

tains original, often laconic reflections on literary and philosophical issues, 

illuminating creative phenomena in both Georgian and world literature. 

Pachkoria’s observations are noteworthy for their intellectual independence 

and absence of ideological bias. 

The paper also examines Geronti Kikodze’s Modern Notes, a documen-

tary prose work that chronicles key events in Georgia over the course of 

roughly forty years – from the restoration of Georgian independence to the 

death of Stalin. The text remained unpublished during the author’s lifetime 

and first reached readers only in 1985, with a subsequent edition issued in 

2003. Kikodze offers a sober and objective analysis of one of the most diffi-

cult periods in twentieth-century Georgian history. 

In 2015, the Museum of Literature published for the first time the 

complete text of Akaki Beliashvili’s documentary narrative To America via 
Paris, which records the author’s impressions of his 1960 journey to France 

and the United States. Beliashvili introduces readers to the landscapes, social 

environments, cultural achievements, and daily life of the countries he 

visited, as well as to Georgian émigré communities living abroad. 

As the article argues, many works created by talented and professional 

authors under conditions of internal emigration and enforced distancing 

from an unacceptable reality best capture the intellectual and moral atmos-

phere of a difficult era. At the same time, these texts testify to the civic and 

creative heroism of their authors. 
 

საკვანძო სიტყვები: შინაგანი ემიგრაცია, ნონკონფორმისტი 

ინტელექტუალები, ქართული ლიტერატურული დისკურსი 

Keywords: Inner emigration, nonconformist intellectuals, Georgian 

Literary Discourse 

 

 

 

 



323 
 

არსებობს ეპოქა და გარემოებები, რომელთა დროს შემოქმედი 

იძულებულია, შეცვალოს ცხოვრების სტილი, სახელმწიფოსაგან დის-

ტანცირდეს და განუდგეს პოლიტიკურ, საზოგადოებრივ პროცესებს. 

არსებულ სისტემასთან კონფრონტაცია, ძირითადად, მის მიერ გაბა-

ტონებული იდეოლოგიის მიუღებლობით არის განპირობებული. ამგ-

ვარ მდგომარეობას შინაგან ემიგრაციას უწოდებენ და მიუთითებენ, 

რომ ის მეტაფორაა ანომიისა, რომელიც, თავის მხრივ, პიროვნების 

არასტაბილური მდგომარეობა გახლავთ, სტანდარტებისა და ღირებუ-

ლებათა რღვევით რომ არის გამოწვეული.  

 თეორეტიკოსების მოსაზრებით, შინაგანი ემიგრაციისაკენ შე-

მოქმედს უმთავრესად ავტორიტარული ან ტოტალიტარული რეჟიმის 

არსებობა უბიძგებს. ჰანა არენდტის (1906-1975) დეფინიციით, ტოტა-

ლიტარიზმი ტოტალური დამორჩილების სისტემაა, რომელიც ანეიტ-

რალებს და უფუნქციოს ხდის პოლიტიკურ სივრცეს, ადამიანს კი სრუ-

ლი უსაზრისობისათვის სწირავს. იგი ადამიანს აიძულებს, შეეგუოს 

რეალობას, სადაც სამყაროს სისტემური და სისტემატური ნგრევა ბა-

ტონობს. ის ადამიანთა აბსოლუტური კონტროლისა და დამორჩილე-

ბის პოლიტიკური სისტემაა და, ამავე დროს, ყოფიერებისა და ადამი-

ანის ეგზისტენციის უმთავრესი ფუნდამენტის – სიცოცხლის განად-

გურების სისტემა და რეჟიმი (იხ. ბრეგაძე, 2020).  

 ტოტალიტარული ლიდერის უმთავრესი მარკერი მისი მუდმივი 
შეუმცდარობაა: „მან არასოდეს უნდა აღიაროს შეცდომა“ (არენდტი). 

ამგვარი ავტორიტარი მმართველებისა და მოძალადე რეჟიმების გარე-

მოცვაში ნონკონფორმისტი მოაზროვნე ირჩევს შინაგანი ემიგრანტის 

სტატუსს, სახელმწიფოსთან თუ გაბატონებულ იდეოლოგიასთან კონ-

ფრონტაციას. ამ დროს ადამიანები თავიანთი სინდისის, ჭეშმარიტი 

ეგოს, რეფლექსირების თავისუფლების გადასარჩენად საკუთარ თავში 

იკეტებიან და ამით ფსიქიკურ თუ ემოციურ სტაბილურობას ინაჩუ-

ნებენ. მრავალი ღირებული ქმნილება სწორედ სახელმწიფოსაგან ამგ-

ვარი დისტანცირების ჟამს შექმნილა.  

ტერმინი შინაგანი ემიგრაცია ისტორიულ მოვლენათა კონტექს-

ტის კვალდაკვალ იცვლებოდა. იგი პირველად გამოიყენა ფრანგმა მწე-

რალმა ქალმა, ჰიუგოსა და ბალზაკის მეგობარმა, დელფინა დე ჟირარ-

დენმა (ვიკონტ დე ლონემ). 1830-იანი წლების საფრანგეთის რევოლუ-

ციის შემდეგ, რომელმაც ბურბონების დინასტია ხელახლა დაამხო, 

დელფინას მეუღლემ ემილ დე ჟირარდენმა ახალი მიმართულების 

გაზეთი La Presse დააარსა, რომელიც იმ დროისათვის საკმაოდ დიდი, 



324 
 

5 ათასიანი ტირაჟით გამოდიოდა. ამ გაზეთში დაიბეჭდა დელფინა დე 

ჟირარდენის ერთ-ერთი ნარკვევი სათაურით „შინაგანი ემიგრაცია“. 

ოციოდე წლის შემდეგ გერცენმა მსგავსი, შინაგანი გამგზავრების იდეა 

წამოაყენა. ლევ ტროცკი კი წიგნში „ლიტერატურა და რევოლუცია“ 

(1923) წერდა: „საზღვარგარეთ ემიგრაციის გარდა, არსებობს შინაგანიც 
(ემიგრაცია) და გზა მისკენ – ეს რევოლუციისადმი გაუცხოებაა“.  

 1920-იანი წლებიდან საბჭოთა კავშირში შინაგანი ემიგრანტები 

გახდნენ პროგრესული ინტელიგენციის წარმომადგენლები, მწერლე-

ბი, რომლებიც არ ეთანხმებოდნენ არსებული ძალადობრივი რეჟიმის 

პოლიტიკას (ანა ახმატოვა, ბორის პასტერნაკი, მიხაილ ბულგაკოვი, 

სერგეი ესენინი და მრავალი სხვა). ტერმინ შინაგან ემიგრაციას იყენებ-

დნენ მესამე რაიხის პერიოდის შემოქმედთა მიმართ. გერმანელ სკულ-

პტორს, ერნსტ ბარლახს თავის ჩანაწერში (1935) აღუნიშნავს, რომ „ნა-
ცისტების დევნამ ის აიძულა, საკუთარ ქვეყანაში ემიგრანტი გამხდა-
რიყო“. რომანში „ვულკანი“ (1939) კლაუს მანს „შინაგან ემიგრანტებად“ 

მიუჩნევია ყველა გერმანელი მწერალი, რომლებიც ნაცისტური რეჟი-

მის პირობებში გერმანიაში დარჩნენ, მაგრამ ფაშისტური იდეოლოგია 

არ მიიღეს. 

შინაგან ემიგრაციას თეორეტიკოსები რთულ სოციოკულტურულ 

ფენომენად მიიჩნევენ. მის მახასიათებლებზე მსჯელობისას მიუთი-

თებენ, რომ ამგვარი ემიგრირება ფიზიკურად საზღვარგარეთ გასვლა 

არ არის, ის არსებული სინამდვილისაგან შემოქმედის მენტალური და 

ფიზიკური დისტანცირების მდგომარეობა გახლავთ.  

 ანალიტიკოსების დაკვირვებით, შინაგანი ემიგრაცია სხვადა-

სხვაგვარად ვლინდება: ერთ შემთხვევაში, ოფიციოზის პოლიტიკი-

საგან დისტანცირებული ადამიანი უპირატესად პირად ცხოვრებაზე 

აქცენტირდება, არ იყენებს პროპაგანდას, არ ერთვება პოლიტიკურ 

დისკუსიებში, სხვა შემთხვევაში, ქმნის საკუთარი ინტერესების სამყა-

როს, გადაანაცვლებს ყურადღების ფოკუსს და ა.შ. შინაგანი ემიგრაცია 
ბუნებრივია ტოტალიტარიზმისა და ავტორიტარიზმის პირობებში, 

როდესაც სხვაგვარად აზროვნება აკრძალული და სახიფათოა, მაგრამ 

ის სხვა ვითარებაშიც არსებობს. კერძოდ, როდესაც ადამიანი არ ეთან-

ხმება არსებულ სახელმწიფოებრივ წესრიგს ან პოლიტიკას და სხვ. ასე 

მაგალითად, ქართველი მწერალი კოტე ჯანდიერი, რომელიც ღრმად 

შეშფოთებულია ჩვენი თანამედროვე საზოგადოების თვითშეგნების 

და კულტურის დაბალი დონით, ერთ-ერთ ინტერვიუში პირდაპირ 



325 
 

აცხადებს: „ჩემთვის გამოსავალი შინაგანი ემიგრაციაა. სადაც უკულ-
ტურობაა, იქ ჩემი საშობლო არ არის“. 

„ლიტერატურა წარმოადგენს კონცეპტუალურ რეფლექსიას რე-
ალურად მიმდინარე პროცესებზე“, – წერს მკვლევარი ირმა რატიანი 

და მიუთითებს ლიტერატურის თანდაყოლილ სწრაფვაზე ინტელექ-

ტუალური და რეპრეზენტაციული თავისუფლებისაკენ. მისი დაკვირ-

ვებით, საგულისხმოა წინააღმდეგობა, რომელიც ტოტალიტარიზმის 

პირობებში მხატვრულ ტექსტსა და რეალურ კონტექსტს შორის არსე-

ბობს: ხშირად ტექსტი შეიძლება განვიხილოთ, როგორც „ინტელექტუ-
ალურ ტერორზე ლიტერატურული პროცესის რეაქციის გამოვლენა“. 
ირმა რატიანის შეფასებით, „კომუნისტური დემოკრატიის“ პირობებში 

წარმოიქმნა კულტურის ორი მოდელი: ერთმა „გადაირჩინა თავი, მაგ-
რამ დაკარგა ღირსება და, მასთან ერთად, ღირებულება, მეორე მხრივ – 
ელიტური კულტურა, რომელმაც „მაღალი კულტურის“ კვარცხლბეკ-
ზე დგომა არჩია, თუმცაღა, საბოლოოდ ჩაიკეტა საკუთარ თავში“ (რა-

ტიანი, 2018, გვ. 138).  

თეორეტიკოსები იმასაც მიუთითებენ, რომ გასული საუკუნის 

ლიტერატურული პროცესების ანალიზისა და საბჭოთა რეჟიმის მიერ 

თავსმოხვეული მრავალი მანკიერი კლიშეს რეტრანსლაციის თუ ინ-

ტერპრეტაციისას საჭიროა, გადავლახოთ ტრავმული ეფექტი და გა-

ვითვალისწინოთ, რომ „ტოტალიტარული რეჟიმების შეფასება მტკივ-
ნეულია, რადგან იგი უშუალოდ ეხება ადამიანთა ბედს“. ამავე დროს, 

ამ პროცესების დროული, ობიექტური შეფასება აუცილებელია, რად-

გან არსებობს სერიოზული საფრთხე, რომ „ყველაფერი, განსხვავებუ-
ლი დეკორაციებითა და კოსტიუმებით, კვლავ განმეორდეს“ (კუპრე-

იშვილი, 2013, გვ. 327). 

ნონა კუპრეიშვილის დაკვირვებით, საბჭოთა ლიტერატურული 

ველის მონოლითურობის რღვევა ქართულ მწერლობაში ადრევე და-

იწყო. ის „დასავლურ ლიტერატურულ-ფილოსოფიურ და ესთეტიკურ 
ნოვაციათა ათვისების, კრიტიკის ლიტერატურული პროცესისაკენ 
შემობრუნების ნიშნით განვითარდა“ (კუპრეიშვილი, 2013, გვ. 390). 

გასულ საუკუნეში, ბოლშევიკური „კულტურის“ დიქტატის პირობებ-

ში, თავისუფალი აზროვნების ხელოვანთა ნაწილი იძულებული გახ-

და, ქვეყანა დაეტოვებინა, ბევრმა მათგანმა კი შინაგანი ემიგრანტის 

მდგომარეობა ამჯობინა. მრავალი ხელოვანი ფიზიკურად შეეწირა ბოლ-

შევიკურ ტერორს, რომელიც ოფიციოზის მიერ იყო ნებადართული იმ 

„აშკარა მტრების“ მიმართ, რომლებიც „უტიფრად უარს ამბობენ, გას-



326 
 

ცენ შეთქმულები, თვეობით არ იძლევიან ჩვენებებს, ცდილობენ, და-
ამუხრუჭონ თავისუფლებაში დარჩენილ შეთქმულთა გამოაშკარავება“ 
(კვერენჩხილაძე, 2017, გვ. 5) და ა.შ.  

1931 წლის 6 მარტს გრიგოლ რობაქიძე ოჯახთან ერთად საქარ-

თველოდან ფარულად გაემგზავრა და სამშობლოში აღარასოდეს დაბ-

რუნებულა. ამავე წლის 7 მაისით დათარიღებულ პირად წერილში ის 

თავის მეგობარს, ავსტრიელ მწერალ შტეფან ცვაიგს უცხოეთში თავი-

სი ფიზიკური ემიგრირების მიზეზებს უხსნის: „რატომ მინდოდა ასე 
სასწრაფოდ ევროპაში გამომგზავრება? არა იმიტომ, რომ საბჭოთა კავ-
შირიდან „გაქცევა“ მსურდა... საქართველოში მე ვარ ცნობილი და პა-
ტივსაცემი ადამიანი: ჩემი სიტყვა მახვილია. მიწისა და ფესვების გა-
რეშე ცხოვრება არ შემიძლია (არც შემოქმედება). მაგრამ ახლა საბჭოთა 
კავშირში ითხოვენ მატერიალისტურ და მარქსისტულ შემოქმედებას – 
გვაიძულებენ“. იმავე ეპისტოლეში ქართველი მწერალი საუბრობს სა-

კუთარ მსოფლმხედველობაზე, სამყაროს ხედვის, შემოქმედებითი 

მანერის ინდივიდუალობაზე, რომლის დათმობა მას არ ხელეწიფება: 
„მე არც მატერიალისტი ვარ და არც მარქსისტი. ჩემთვის ძალიან რთუ-
ლია ემპირიულ-რეალისტურად წერა... როგორ შევძლო მე ეს ჩემი ვი-
ზიონერულ-რეალისტური ხედვით?.. მათ კარგად იციან, რომ იდეო-
ლოგიურად მათთვის მიუღებელი ვარ“ (რობაქიძე, 1912, გვ. 174-175). 

გრიგოლ რობაქიძის გულისტკივილი გასაგები გახდება, თუ გა-

ვიხსენებთ, რა ხდებოდა იმავე პერიოდის საქართველოს ლიტერატუ-

რულ სივრცეში. მაგალითისათვის შეიძლება დავიმოწმოთ საბჭოთა 

ოფიციოზის მიერ „აღიარებული“ ოდიოზური წიგნი „პოლიტიკური 

პოეტის დეკლარაცია“ (1931), რომელიც პროლეტარული მწერლობის 

„კლასიკოსის“, ფრიდონ ნაროუშვილის შემოქმედებას აცნობს მკითხ-

ველს. მის „პოეტურ“ მემკვიდრეობას უძღვის ე. ასტვაცატუროვის 

(ერემია ქარელიშვილის?) „წინასიტყვაობის მაგიერ“, რომელშიც ახალი 

დროის თეორეტიკოსი პირდაპირ მიუთითებს: „ეხლა პრ.(ოლეტარუ-
ლი) ლიტერატურის ჰეგემონიისათვის გამძაფრებულ ბრძოლის პერი-
ოდში ვიმყოფებით. ჰეგემონიის მოპოვება ნიშნავს ემოციურ, იდეურ 
და ფორმალურ სრულყოფას“ (ნაროუშვილი, 1931, გვ. 15). 

ამგვარი „სრულყოფის“ ნიმუშად ე. ასტვაცატუროვს ფრიდონ ნა-

როუშვილის შემოქმედება მიაჩნია, ავტორისა, რომელიც თავის ლექ-

სებში ღიად აცხადებს: „კლასი – ლენინიზმ-შეთვისებული/ არის ოსტა-
ტი და დიქტატორი“... „გზა ბოლშევიკის – შენი გზა არის“... „შეტევა 
მარჯვნით,/ შეტევა „მარცხნით“,/ ბრძოლა აშკარა! ბრძოლა ფარული!/ 



327 
 

მგლების ყმუილმა ვერ შეაშინოს/ პარტიის ხაზი გენერალური!“ და ა.შ. 

სანდრო შანშიაშვილის პოეზიის დახასიათებისას იგივე კრიტიკოსი 

საყვედურობს პოეტს, რადგან ის „მსოფლმხედველობრივად ძალიან 
შორს დგას პროლეტარიატისაგან“ („მნათობი“, 1936, გვ. 160). სიმპტო-

მურია კონსტანტინე ლორთქიფანიძის ცნობილი სტრიქონები: „მე 
ბოლშევიკის გარდა სხვა ვინმე/ არ მიმაჩნია ადამიანად“ და მრავალი 

სხვა იმდროინდელი „შედევრი“.  

პარტიის გენერალური ხაზის შესატყვისი შეფასებები კრიტიკის 

სფეროშიც ბატონობდა. გასული საუკუნის ქართული სალიტერატურო 

სივრცის ერთ-ერთი მთავარი თეორეტიკოსი და შემფასებელი ბესა-

რიონ ჟღენტი ამგვარად მედიტირებდა: „მარქსისტულ-ლენინური ეს-
თეტიკის სულსა და გულს წარმოადგენს მწერლობის პარტიულობის, 
იდეურობისა და ხალხურობის მოძღვრება, რომელიც ვ.ი. ლენინმა 
ჩამოაყალიბა და დაასაბუთა კლასიკურ სტატიაში „პარტიული ორგა-
ნიზაცია და პარტიული ლიტერატურა“ (ჟღენტი, 1976, გვ. 67). ამ ნაშ-

რომში ვლადიმერ ლენინი ჯერ კიდევ 1905 წელს მიუთითებდა, რომ 

ლიტერატურა პარტიული უნდა იყოს, ლიტერატურის საქმე კი – 

საერთო პროლეტარული საქმის ნაწილი. აკაკი ბაქრაძის განმარტებით, 

ლიტერატურის პარტიულობის პრინციპი აიძულებდა მწერლობას, 

ადამიანისათვის შეეხედა „აკვიატებული სოციალურ-პოლიტიკური 
დოქტრინის შესაბამისად“. თეორეტიკოსის შეფასებით, „ლიტერატუ-
რის პარტიულობის პრინციპმა გააღატაკა მწერლობა საერთოდ, მწერა-
ლი კონკრეტულად, უნაყოფო გახადა მისი შრომა“ (ბაქრაძე, 2004, გვ. 

74). იმავე აკაკი ბაქრაძის ინტენციით, „როცა აზროვნება აკრძალულია, 
დროის, ეპოქის სულის ამოსაცნობად უნიჭო მწერალი უფრო მეტ მა-
სალას იძლევა, ვიდრე ნიჭიერი“ (ბაქრაძე, 2004, გვ. 43). 

მმართველი პარტიის გენერალური ხაზის ერთგულებას მწერლე-

ბისაგან შესაბამისი სტრუქტურები შემდეგ პერიოდშიც მკაცრად 

ითხოვდნენ, რასაც უამრავი დოკუმენტური წყაროც ადასტურებს (მა-

თი ერთი ნაწილი ახლახან ქუთასის ცენტრალურ არქივში მოვიპო-

ვეთ). დავიმოწმებთ ორიოდე მათგანს: 1973 წლის 17 თებერვალს 

ქუთაისის მწერალთა კავშირის ბიუროზე მოისმინეს საკითხი „მასობ-
რივ ლიტერატურულ ღონისძიებებში მწერალთა მონაწილეობის 
შესახებ“ (ქუთაისის ცენტრალურ არქივი, ფ. 268, აღწ. 1, შესანახი ერ-

თეული 130, ფ.3). სხდომაზე ხაზგასმით აღუნიშნავთ, რომ „მწერალთა 
ერთი ნაწილი თავს არიდებს ლიტერატურულ საღამოებში მონაწი-
ლეობას, ხოლო ზოგიერთი მწერალი საღამოზე კითხულობს თემატუ-



328 
 

რად შეუფერებელ ლექსებს“. სხვა, 1982 წლის 24 მაისის ბიუროს სხდო-

მის ოქმში მწერლებს ავალებენ, „განსაკუთრებული ყურადღება მიაქ-
ციონ ცხოვრებაში ფესვგადგმული ნეგატიური მოვლენების წინააღ-
მდეგ ბრძოლას, შექმნან ისეთი ნაწარმოებნი, სადაც მხილებული იქნე-
ბიან ძველი და ახალი ანტიპოდები, ცხოვრების ხორცმეტები, მუქთა-
ხორები, დაუპირისპირონ მათ მოწინავე ადამიანთა ღირსეული სახე-
ები, მისაბაძი საბჭოთა პიროვნებები“ (ქუთაისის ცენტრალური არქი-

ვი, საქმე 308, ფ.6). ჩვენს სიძველეთსაცავებში უამრავი მსგავსი პათო-

სის დოკუმენტი ინახება, რომლებიც ნათელს ფენს მწერლობაზე პარ-

ტიული დირექტივებით ძალადობის ფენომენს.  

იყვნენ მწერლები და კრიტიკოსები, რომლებიც იძულებულნი 

ხდებოდნენ, გაეთვალისწინებინათ მსგავსი მოწოდებები, დამორჩი-

ლებოდნენ პარტიის გენერალური ხაზის მოთხოვნებს და არსებული 

რეალობისათვის, თუ უნიჭო ავტორების მდარე „ნაწარმოებებისათვის“ 

ხოტბა შეესხათ. ასე მაგალითად, სსრ კავშირის შექმნის 50 წლის საი-

უბილეოდ კრიტიკოსი ს. არველაძე პათეტიკურად აჯამებს კომუნის-

ტური რეჟიმის მიღწევებს: „ნახევარსაუკუნოვანი გზა, რომელიც საბ-
ჭოთა ხალხმა გიგანტური ტიტანური შრომითა და ბრძოლით განვლო, 
კაცობრიობის თავისუფლებისათვის ბრძოლის დიდ მაგისტრალად 
იქცა“; „ვრცელი სარბიელი მიეცა თავისუფალ შემოქმედებას, აზრსა და 
ფანტაზიას“ (არველაძე, 1973, გვ. 3) და ა.შ. 

ამავე დროს, უკომპრომისო, ნონკომფორმისტი მწერლები და თე-

ორეტიკოსები თავიანთ რეფლექსიებში წინააღმდეგობრივი ეპოქის 

ჭეშმარიტ სულს ასახავდნენ. „ტოტალიტარიზმის ჩიხიდან გამოსა-
ვალს მხოლოდ ნონკონფორმისტები პოულობენ“ (ირმა რატიანი). ამ-

გვარ ინტელექტუალებს არ აკმაყოფილებთ ოფიციოზის მიერ შემო-

საზღვრული, აზროვნების შეზღუდული „სტანდარტები“, ახალ ინტე-

ლექტუალურ სივრცეებს ჭვრეტენ და პარტიული კონიუნქტურისაგან 

თავისუფალ, მომავალი თაობებისათვის განკუთვნილ ღირებულ ტექ-

სტებს ქმნიან. 

საბჭოთა ცენზურისა და ჭეშმარიტ შემოქმედთა ურთიერთდა-

პირისპირებაზე მსჯელობისას მწერალი და მეცნიერი როსტომ ჩხეიძე 

წერს, რომ, ერთი მხრივ, თავისას ცდილობდა „ცენზურა – როგორც 
მთავარი ლიტერატურული კომიტეტი. ცენზურა – ჩასახლებული რე-
დაქტორებშიც, დირექტორებშიც, რედაქციებისა და გამომცემლობის 
მუშაკებშიც. ცენზურა – შეჭრილი და მოკალათებული მწერალთა 
სულში“, მეორე მხრივ, ჭეშმარიტი მწერლობა „მაინც გაიტანდა თავი-



329 
 

სას და შეინარჩუნებდა მრთელად დედოძარღვს ლიტერატურისა, თა-
ვისუფლებისა და გაუტეხლობა-დაუმორჩილებლობისა“ (ჩხეიძე, 2024, 

გვ. 7). ბევრმა ნიჭიერმა შემოქმედმა ტოტალიტარული რეჟიმისაგან 

განდგომის, „შინაგანი ემიგრაციის“ პირობებში შექმნა ღირებული თხზუ-

ლებები, რომლებიც ავტორების სიცოცხლეში ვერ გამოქვეყნდებოდა. 

ქვემოთ რამდენიმე წიგნზე შევჩერდებით, რომელთა პუბლიკაცია 

მხოლოდ ამ ბოლო დროს გახდა შესაძლებელი. 

 
ოტია პაჭკორია  
 

სასტიკ რეპრესიებგამოვლილი მწერალი და კრიტიკოსი გასული 

საუკუნის 70-80-იანი წლების ნონკონფორმისტ მოაზროვნეთაგან 

გამორჩეული გახლდათ. მან, ჯერ კიდევ სტუდენტმა, 1946 წელს 

შექმნა ლიტერატურული სალონი და გამოსცა ხელნაწერი ჟურნალი 

„საქართველოს სამრეკლო“. ამის გამო ანტისაბჭოური საქმიანობის 

ბრაალდებით ის მეგობრებთან ერთად დააპატიმრეს და მიუსაჯეს 25 

წლით თავისუფლების აღკვეთა პირადი ქონების კონფისკაციით (იხ. 

გიორგაშვილი, 2019, გვ.173). სრულიად ახალგაზრდა ოტია პაჭკორია 

გივი მაღულარიასთან ერთად კოლიმისა და ჯეზყაზანის ბანაკებში 

იხდიდა სასჯელს. 1956 წელს რეჟიმის ტუსაღები გაამართლეს, თუმცა 

ისინი საქართველოში დაბრუნებას კიდევ ორი წელი ელოდნენ. 

სამწერლო ასპარეზზე გამოსვლისთანავე ახალგაზრდა კრიტიკო-

სი „ლიტერატურულ წერილებში“ ჯერ კიდევ 1969 წელს აცხადებდა: 

„ისე წერა, როგორც ვწერდით, არ შეიძლება. საჭიროა ახალი ფორმები 
და ასეთი ფორმები არსებობს“ (პაჭკორია, 1969, გვ. 8). 2015 წელს 

საქართველოს გიორგი ლეონიძის სახელობის ლიტერატურის მუზე-

უმმა ოტია პაჭკორიას ნაწერების ოთხი ტომი გამოსცა, მათ შორის, 

„ჩანაწერები, პირადი წერილები“ (ტ. 4), რომელსაც უძღვის თამაზ 

ჩხენკელის წერილი „სვირინგი IWERIA“. ვფიქრობთ, ეს ჩანაწერები 

ოტია პაჭკორიას „შინაგანი ემიგრაციის“ პერიოდებს ასახავს და დღეს 

ისინი განსაკუთრებით ღირებულია. 

წიგნში გადმოცემულია თეორეტიკოსის ორიგინალური, ხშირად 

ლაკონური რეფლექსიები სხვადასხვა ლიტერატურულ თუ ფილოსო-

ფიურ საკითხზე, გამოკვეთილია ქართველი და უცხოელი მწერლების 

შემოქმედებითი ფენომენების აპექტები. ამასთან, კრიტიკოსის მოსაზ-

რებანი ყოველგვარი კონიუნქტურისაგან თავისუფალია. ოტია პაჭკო-

რია მსჯელობს კონსტანტინე გამსახურდიას ნაწარმოებებზე, გამო-



330 
 

ყოფს მწერლის პერსონაჟების არსებით მახასიათებლებს. თარაშ ემხ-

ვარს ის „ინტელიგენტსა და ფეოდალ დილეტანტს“ უწოდებს, კონს-

ტანტინე სავარსამიძეს – „ქართველ ევროპელს“ და მიუთითებს: „ასე-
თი შერწყმა თავისუფლად გამოხატავს ხასიათის ორმაგ ეკლექტიკურ 
მეთოდს“. დამაფიქრებელია და დღესაც აქტუალურად ჟღერს „ჩანაწე-
რების“ ის ადგილი, სადაც ოტია პაჭკორია ახასიათებს მისი თანამედ-

როვეობის status quo-ს: „კაცობრიობამ თავისი სულიერი განვითარების 
მხოლოდ სიყმაწვილეს თუ მიაღწია და, სამწუხაროა, რომ იგი ამ ასაკ-
ში მოუსწრაფავს სიცოცხლეს საკუთარ თავს“ (პაჭკორია, 2015, გვ. 42). 

ნონკონფორმისტი კრიტიკოსი საინტერესოდ მსჯელობს ნოდარ 

დუმბაძის ფენომენზე, მის პიროვნულ თუ შემოქმედებით ინდივიდუ-

ალობაზე: „წარმოუდგენელია დღევანდელი ლიტერატურა ნოდარ დუმ-
ბაძის კეთილი გულის, ნათელი ღიმილის გარეშე. ეს ჩვენი ლიტერა-
ტურის ხასიათს ქმნის“ (პაჭკორია, 2015, გვ. 47).  

„ჩანაწერებში“ მოთხრობილია სერვანტესზე, სტენდალზე, პრუს-

ტზე, განიხილულია აკაკი ბაქრაძის იმ დროს ძალზე პოპულარული 

„მითოლოგიურ ენგადი“, წიგნი, რომელზეც თაობები აღიზარდნენ, 

ავტორი მსჯელობს ქართული მითოლოგიის ღმერთზე, იგრიზე, რო-

მელიც სიცოცხლის საწყისის ღმერთია, მესეფეებზე - იგრის მოციქუ-

ლებზე, მთვარეზე, რომელზეც, წარმართი ქართველის წარმოდგენით, 

ადამიანის ბედი თუ უბედობა იყო დამოკიდებული... 

თამაზ ჩხენკელის „მშვენიერი მძლევარის“ შეფასებისას ოტია პაჭ-

კორია იხსენებს მითის კონცეპტის ვ. ვუნდტისეულ დეფინიციას, რო-

მელსაც, თავის მხრივ, საკუთარი რეცეფციით ავსებს: “მითი თავისუ-
ფალი გამონაგონი არ არის. იგი დაწერილი ფორმით მოცემული სურა-
თია და ეს სურათი ადამიანისათვის გაშინაგანებული სამყაროს მო-
დელს ასახავს“. კრიტიკოსი ცდილობს, ჩასწვდეს ნოდარ წულეისკი-

რის შემოქმედების ძირითად სქემას და ქართულ მითოლოგიურ წარ-

მოდგენებს მიმართავს: აქ არის ნანა – მზის ქალღმერთის, ბარბოლის 

ქურუმი, მთვარე, ადამიანების ბოროტი, საბედისწერო ღმერთი, ცია, 

ნანას ჰიპოსტასი. 

კონსტანტინე ლორთქიფანიძეს, კარლო კალაძესა და ალიო მირ-

ცხულავას ოტია პაჭკორია კრიტიკულად აფასებს, მათ „პროლეტარულ 
მწერლებად“  მოიხსენიებს და შენიშნავს: ისინი „გადაიქცნენ იმად, 
რადაც არ უნდა გადაქცეულიყვნენ – მესაკუთრეებად, მომხვეჭელე-
ბად... მათ კულაკური ინსტინქტები განუვითარდათ“  (პაჭკორია, 2015, 

გვ. 74). 



331 
 

„ჩანაწერებში“ ავტორი ერთმანეთს ადარებს გურამ გეგეშიძესა და 

გურამ რჩეულიშვილს და მეოცე საუკუნის ქართულ პროზის პრობლე-

მატიკაზე მსჯელობს. კრიტიკოსი „ცოდვილს“ „კარგ რომანს“ უწო-

დებს, მას მოსწონს გურამ გეგეშიძის „განწმენდისა და სულიერი სი-
სუფთავისაკენ ლტოლვა“. ჭაბუა ამირეჯიბი კრიტიკოსისათვის „სა-
ოცარი კაცია, იგი ნამდვილი ქრიატიანია, მოყვასი, ვაჟკაცი“. პაჭკორი-

ას დასკვნით, „თანამედროვე ლიტერატურისადმი დამოკიდებულება-
ში წამყვანი ადგილი დაიკავა განსჯამ... აუცილებელია ლიტერატუ-
რისადმი ემოციური კავშირის აღდგენა“ (პაჭკორია, 2015, გვ. 106). 

კრიტიკოსი კონსტანტინე გამსახურდიას პოეტურ პროზას მანე-

რულად მიიჩნევს, თუმცა აღიარებს, რომ „მას ბუნებრიობის ბედნიერი 
თავისუფლება მაინც ახლავს“. „ჩანაწერებში“ თეორეტიკოსი მსჯე-

ლობს გამსახურდიას ესეებზე, მიხეილ ჯავახიშვილის „არსენა მარაბ-
დელზე“, სადაც, მისი თქმით, „რიტმი თხრობისა იცვლება ამბის შინა-
გან რიტმთან ერთად“. „გივი, ვოვა, გურამი, ნოდარი“ – ქართველ ლი-

ტერატორთა ეს სახელები პაჭკორიასათვის განსაკუთრებით ძვირფა-

სია. „მე ვცდილობ, მათ მიღმა ქართული პროზის ხვალინდელი დღე 
დავინახო“, – აცხადებს კრიტიკოსი. მისი დაკვირვებით, „თაობას თა-
ობათა მონაცვლეობა ქმნის“. „ჩანაწერების“ წიგნში ავტორი სკეპტიკუ-

რად აცხადებს, რომ მას ნაკლებად სჯერა „დღევანდელი ლიტერატუ-
რული ცხოვრების რეალური ღირებულებისა“. ოტია პაჭკორიას არ 

აკმაყოფილებს მისი თანამედროვე ქართული პროზის განვითარების 

დონე, ის, მისი აზრით, „მიუხედავად მისი აღმავლობის ილუზიისა, 
მხოლოდ „ვარიაციაა თემაზე“. კრიტიკოსს სურს, შეიქმნას ის მოდელი, 

რომელიც „ხვალ სულ სხვა, გავრცელებული, სრულქმნილი სახით უნ-
და მოგვევლინოს“. 

საგულისხმოა ოტია პაჭკორიას დაკვირვებანი სხვადასხვა ეპოქის 

მსოფლიო კლასიკოსთა ფენომენისა თუ შემოქმედებითი ინდივიდუ-

ალობის ირგვლივ. ჰომეროსი მისთვის დიდია არა იმის გამო, რომ მან 

დააგროვა მითები და გადმოცემები, არამედ იმიტომ, რომ „შექმნა ბერ-
ძნული სამყაროს სტრუქტურა“. გოეთე კრიტიკოსისათვის ღირებუ-

ლია არა ვერტერით, არამედ – ფაუსტით. პრუსტი მისთვის მწვერვა-

ლია, რომლის ზევით, „უფრო სწორად, სიღრმეში, წვდომა წარმოუდ-
გენელია“. „ჩანაწერებში“ პაჭკორია შენიშნავს, რომ კვლავ გადაიკითხა 

ეგზიუპერის „პაწია უფლისწული“. „ეს თრობაა, საოცარი უცნაური ზღა-
პარი, რომელთან შედარებითაც უაილდიც კი არაფრად მეჩვენება. მე 



332 
 

დიდი ხანია, არაფერი წამიკითხავს ასეთი ფაქიზი და სინათლით სავ-
სე“ (პაჭკორია, 2015, გვ. 186).  

ოტია პაჭკორია კრიტიკულად აფასებს სოლჟენიცინის შემოქმე-

დებას. მისი შეფასებით, „იგი არ არის დიდი მწერალი და არც შეიძლე-
ბა იყოს, რადგან სული და ვნებები არა აქვს დიდი მწერლისა... სოლჟე-
ნიცინი პოლიტიკური ავანტურისტია და ლიტერატურას მხოლოდ შუ-
რისგების ფუნქცია შეუნარჩუნა“ (პაჭკორია, 2015, გვ. 151).  

2015 წელს ლიტერატურის მუზეუმის მიერ გამოცემული „ჩანა-
წერები“ ღრმად ერუდირებული თეორეტიკოსის აზრებია, რომლებიც 

ხშირად უფრო ვრცელი გამოკვლევების შესაქმნელად იყო გამიზნუ-

ლი. ოტია პაჭკორიას თქმით, ის თავის ჩანაწერებს თარიღებს არ უს-

ვამს: „ვწერ აჭრით, მაგრამ მე თავად ვიცი ამ ერთიანი განწყობილებე-
ბის ქრონოლოგია“ (პაჭკორია, 2015, გვ. 138). 

 
გერონტი ქიქოძის „თანამედროვის ჩანაწერები“  – 

რთული ეპოქის დოკუმენტური მატიანე 
 

ეს ტექსტი ავტორის სიცოცხლეში ვერ დაიბეჭდებოდა. ის მკითხ-

ველმა პირველად 1985 წელს, მეორედ - 2003 წელს იხილა. მასში ქარ-

თული ინტელექტუალური აზროვნების მეტრმა, გერონტი ქიქოძემ 

ობიექტურად, პირუთვნელად შეაფასა მეოცე საუკუნის საქართველოს 

ურთულესი, დაახლოებით ორმოცწლიანი პერიოდის მოვლენები - 

ქვეყნის დამოუკიდებლობის აღდგენის პერიოდიდან სტალინის აღ-

სასრულამდე. ჩანაწერების ბოლოს მითითებულია მისი დასრულების 

თარიღი: 1954 წლის 12 მარტი.  

გერონტი ქიქოძის „თანამედროვის ჩანაწერებს“ დოკუმენტური 

პროზის ჟანრს მიაკუთვნებენ. თამაზ ვასაძის შენიშვნით, ეს ძვირფასი 

ტექსტი მხოლოდ მემუარები არ არის, რადგან ავტორის მიზანი მისივე 

ეპოქის ანალიზი იყო და არა საკუთარი ცხოვრების გადმოცემა. წიგნში 

ქიქოძე მოვლენათა ურთიერთსაპირისპირო მხარეებს ხედავს, ის 

„სინამდვილისადმი რეალისტური ერთგულებით გვიზიარებს, რისი 
მოწმეც იყო და თავის დამოკიდებულებას თხრობის საგნისადმი“ 

(ვასაძე, 2010, გვ. 209).  

დოკუმენტური თხზულების პირველივე ფურცლებიდან ვეცნო-

ბით ნოე ჟორდანიას პორტრეტის შტრიხებს, მისი საქმიანობის ასპექ-

ტებს. გერონტი ქიქოძე ჟორდანიას „საქართველოს დამოუკიდებელი 
რესპუბლიკის მთავარ ხუროთმოძღვარს“ უწოდებს, რომელსაც აღაფ-



333 
 

რთოვანებდა განვითარებული ევროპული სახელმწიფოების დემოკრა-

ტიული წეს-წყობილება და იმედოვნებდა, რომ მისი სამშობლოც პარ-

ლამენტური დემოკრატიზაციის გზით „თანდათან გადავიდოდა სო-
ციალიზმის სამეფოში“.  

წიგნში ავტორი იხსენებს და ახასიათებს მეოცე საუკუნის გამო-

ჩენილ ქართველ მოღვაწეებს: არჩილ ჯორჯაძეს, გიორგი ლასხი-

შვილს, სამსონ ფირცხალავს, კიტა აბაშიძეს, ილია აგლაძეს, პოლიტი-

კოსებს: ნოე რამიშვილს, ნოე ხომერიკს, აკაკი ჩხენკელს, ნიკო ნიკო-

ლაძეს, ზურაბ ავალიშვილს, ირაკლი წერეთელს, კარლო ჩხეიძეს, 

გრიგოლ ურატაძეს. თხზულებაში მოხსენიებულია „ვისრამიანისა“ და 

„სიბრძნე სიცრუისას“ ინგლისურად მთარგმნელი ოლივერ უორდრო-

პი, რომელიც დიდი ბრიტანეთის მთავრობამ თავის წარმომადგენლად 

თბილისში გამოგზავნა და სხვა ცნობილი პიროვნებები. 

ტექსტში ავტორი მკითხველს მოუთხრობს 1919 წლის 12 მარტის 

დამოუკიდებლობის კრების შესახებ, რომელზეც საქართველოს კონს-

ტიტუციის პროექტის შედგენა გადაწყდა. აქვე შეფასებულია ომი სომ-

ხეთთან, რომელიც, ქიქოძის თქმით, ლორეს პროვინციის გამო და-

იწყო. გერონტი ქიქოძე იხსენებს ეროვნულ-დემოკრატიულ პარტიაში 

მისი მუშაობისა და გაზეთ „საქართველოს“ რედაქტორობის პერიოდს 

და განმარტავს, თუ რატომ ჩამოშორდა პოლიტიკურ საქმიანობას. 

წიგნის ავტორი მოგვითხრობს შულავერის კომიტეტის სხდომის 

შესახებ, რომელმაც ქართველ ხალხს მანიფესტით „ახარა“, რომ წითე-

ლი არმია მის გასათავისუფლებლად მოდიოდა. ამავე დროს, ტექსტში 

აღნიშნულია, რომ გენერალმა კვინიტაძემ გადაწყვიტა, „მთავარი ბრძო-
ლა თბილისის კარიბჭესთან მიეცა“. ქიქოძე იხსენებს 1921 წლის 24 

თებერვლის ღამეს, რომელიც, როგორც ირკვევა, მან, ისევე,როგორც 

ბევრმა პატრიოტმა, თეთრად გაათენა.  

თხზულებაში მოთხრობილია 1921 წლის 25 თებერვლის შემდ-

გომ მოვლენებზე, ნოე ჟორდანიასა და მისი მთავრობის უცხოეთში 

ემიგრირებაზე. ქიქოძის რეცეფციით, საბოლოო მარცხის მიუხედავად, 

როგორც არ უნდა შეაფასონ ნოე ჟორდანიას მმართველობის წლები, 

„უცილობელია, რომ მან ხელი შეუწყო ეროვნული მთლიანობისა და 
თავისუფლების იდეების აღორძინებას... ქართველობას განუმტკიცდა 
რწმენა, რომ მას საკუთარი სახელმწიფო შექმნა შეუძლია ურთულეს 
საერთაშორისო პირობებში“ (ქიქოძე, 2003, გვ. 61). 

„თანამედროვის ჩანაწერებში“ ავტორი გვიამბობს, რომ ქვეყნის 

გასაბჭოებისთანავე საქართველოში თავად იოსებ სტალინი ჩამოვიდა, 



334 
 

მშრომელებს შეხვდა და, მათი ნეგატიური განწყობა რომ შეიგრძნო, 

რეპრესიების გაძლიერების განკარგულება გასცა. აქვე მოთხრობილია 

საქართველოს 1924 წლის ტრაგედიაზე, პატრიოტების სასტიკ ხვედრ-

ზე, ილია ჭავჭავაძის დისშვილის, გენერალ კოტე აფხაზისა და მისი 23 

შეთქმული თანამებრძოლის დახვრეტაზე და სხვა იმდროინდელ საბე-

დისწერო მოვლენებზე. გერონტი ქიქოძე რეალისტურად აფასებს 1924 

წლის აჯანყებას. მისი თქმით, მეამბოხეებმა „მეტი რომანტიზმი გამო-
იჩინეს, ვიდრე საღი პოლიტიკური გონიერება“.  

გერონტი ქიქოძე ახასიათებს კომუნისტი მაღალჩინოსნების - 

სერგო ორჯონიკიძის, ლავრენტი ბერიას, იაგოდასა და ეჟოვის საქმი-

ანობას, ჩინოვნიკებისა, რომელთა ბრძანებით მილიონობით ადამიანს 

ცხოვრება ჯოჯოხეთად ექცა. ტექსტში მითითებულია, რომ „სიკვდი-
ლით დასჯის პროცესი მეტისმეტად გამარტივდა და იაფფასიანი გახ-
და“, 1937 წლის ტერორმა კი „ერთგვარი სისხლიანი შეჯიბრის ხასი-
ათი მიიღო“. 

თხზულებაში გერონტი ქიქოძე აფასებს კანდიდ ჩარკვიანის მმარ-

თველობის წლებს და აღნიშნავს, რომ ჩარკვიანის ხელმღვანელობით 

საქართველოში გრანდიოზული ცვლილებები დაიწყო. „თანამედრო-
ვის ჩანაწერებში“ შეფასებულია 1950-იანი წლების რეპრესიები, საუბა-

რია მწერალ ლევან გოთუას დაპატიმრებაზე და სხვა მნიშვნელოვან 

ფაქტებზე. 

„თანამედროვის ჩანაწერების“ ბოლო ნაწილი იოსებ სტალინის 

მმართველობის სუსხიან წლებს ეძღვნება. ქიქოძის შეფასებით, სტალი-

ნი იყო „პოლიტიკური მოღვაწე, ერთნაირად ძლიერი როგორც ნგრე-
ვის, ისე შენების საქმეში“. ამავე დროს, „მან სრულიად ახალი გზები 
უჩვენა საბჭოთა კავშირს“ (ქიქოძე, 2003, გვ. 128). თეორეტიკოსი ცდი-

ლობს, ობიექტურად შეაფასოს სტალინის მოღვაწეობის ბოლო პერი-

ოდი. მისი ინტენციით, „ბოლო დროს სტალინის თვითგანდიდებამ 
ავადმყოფური და საშიში ხასიათი მიიღო. მან თავი წარმოიდგინა ზე-
კაცად... გულწრფელად დაიჯერა, რომ უბადლო გენიოსი იყო“ (ქიქო-

ძე, 2003, გვ. 133). ამავე დროს, ანალიტიკოსი მიიჩნევს, რომ „იოსებ 
სტალინის სიკვდილით დასრულდა ერთი მნიშვნელოვანი პერიოდი 
საბჭოთა კავშირის ისტორიაში“.  

 ავტორი ყვება ლავრენტი ბერიას ხვედრზე, მის მიმართ წაყენე-

ბულ ბრალდებებზე, გასამართლებაზე. საგულისხმოა ტექსტის დასას-

რული, სადაც ქიქოძე წერს, რომ ახალგაზრდობამ გარდაცვლილ სტა-

ლინს ცოდვები ერთგვარად მიუტევა და „შეეცადა, რომანტიკული შა-



335 
 

რავანდედით შემოსილი ბელადი მითოსში გადაეყვანა“. თუმცა მალე, 

ამ თხზულების დაწერიდან ორიოდე წელიწადში, იმავე ახალგაზ-

რდობას წინ 1956 წლის მარტის სისხლიანი ტრაგედია ელოდა, რაზეც 

თხზულებაში არაფერია ნათქვამი. 

გერონტი ქიქოძე 1961 წელს გარდაიცვალა და, ბუნებრივია, 

მსგავსი შინარსის დოკუმენტური ტექსტის პუბლიკაცია ავტორის სი-

ცოცხლეში სრულიად წამოუდგენელი იყო. „თანამედროვის ჩანაწერე-

ბი“ ქიქოძის „შინაგანი ემიგრაციის“ პერიოდს უნდა მივაკუთვნოთ. 

მისი გამოქვეყნება მომავალი თაობებისათვის იყო განკუთვნილი.  

  
 აკაკი ბელიაშვილი. „ამერიკაში პარიზზე გავლით“ 
 

ახალი დროის, განსხვავებულ საქართველოში სრულად გამოქ-

ვეყნდა დოკუმენტური პროზის კიდევ ერთი საგულისხმო ნიმუში, 

აკაკი ბელიაშვილის მოგონებების წიგნი „ამერიკაში პარიზზე გავ-
ლით“. 1960 წელს მწერალმა ოცნება აიხდინა, საფრანგეთსა და აშშ-ში 

იმოგზაურა და დატოვა მრავალმხრივ საყურადღებო თხზულება, რო-

მელიც ხელნაწერის სახით მწერლის არქივში, ლიტერატურის მუზე-

უმში ინახება. ეს ტექსტი, სათაურით „მოგზაურობა ამერიკაში“, ბელი-

აშვილის გარდაცვალების შემდეგ, 1964 წელს, შემოკლებულად და-

იბეჭდა მწერლის თხზულებათა მე-2 ტომში (მასში საფრანგეთში მოგ-

ზაურობის ნაწილი და ზოგიერთი სხვა ადგილი მთლიანად ამოღებუ-

ლია). 2015 წელს ლიტერატურის მუზეუმმა მისი სრული ტექსტი და-

ბეჭდა. ამასთან, განსხვავებული, დახრილი შრიფტით გამოყო საბჭო-

თა ცენზურის მიერ დაწუნებული მონაკვეთები. ლიტერატურის მუზე-

უმის ამ შესანიშნავ გამოცემას უძღვის პროფესორ რუსუდან ნიშნიანი-

ძის ვრცელი „წინათქმა“.  

მოგონებების მიხედვით, საფრანგეთსა და აშშ-ში მოგზაურობი-

სას აკაკი ბელიაშვილმა მოინახულა 1920-იან წლებში უცხოეთში გა-

დახვეწილი ძმა, ლადო ბელიაშვილი, რომელიც პარიზში ცხოვრობდა, 

მშენებლობაზე მუშაობდა და თან ლიტერატურულ საქმიანობას ეწე-

ოდა. აქვე მწერალი შეხვდა ყოფილ მრეწველს, მიხეილ ჩუბინიძეს, 

ვიკტორ ნოზაძის ძმას, გიორგი ნოზაძეს და მის მეუღლეს. იმავე მოგო-

ნებების მიხედვით, აშშ-ში მწერალმა ინახულა ახალგაზრდობის მეგო-

ბარი და ცოლისძმა, მწერალი გიორგი გამყრელიძე, პოეტი გივი კობა-

ხიძე, მხატვარი სიმონ ქვარიანი, მწერალი გიორგი პაპაშვილი (მეუღ-

ლესთან ერთად). 



336 
 

ავტორი აღწერს თავისი მოგზაურობის დეტალებს მოსკოვიდან 

პარიზამდე, მკითხველს აცნობს საფრანგეთის დედაქალაქსა და მის 

ღირსშესანიშნაობებს, შთამბეჭდავად აღწერს ემიგრანტ ძმასთან შეხ-

ვედრას, რემბრანტის „უძღები შვილის დაბრუნებას“ რომ ახსენებს. 

საფრანგეთში აკაკი ბელიაშვილი ხვდება ქართველ ემიგრანტებს და 

გულისტკივილით აღნიშნავს: „სამშობლოზე დარდი, ვიცი, არცერთ 
მათგანს მოსვენებას არ აძლევს... წლობით, ათეულ წლობით განიცდი-
ან ამ ტკივილებს, რომელიც ყველაზე უძიმესი ავადმყოფობის, ნოსტა-
ლგიის სახელით არის ცნობილი... თითქმის ყოველი მათგანი ოცნე-
ბობს სამშობლოში დაბრუნებაზე“ (ბელიაშვილი, 2015, გვ. 36).  

მწერალზე განსაკუთრებულ შთაბეჭდილებას ტოვებს ნაპოლე-

ონის საფლავი. აკაკი ბელიაშვილი ბონაპარტეს იბერიული ტომის 

შთამომავლად მიიჩნევს, რომელმაც „საფრანგეთი დიდების მწვერ-
ვალზე აყვანა“. თხზულების ავტორი გვაცნობს ვერსალს, აღწერს სა-

სახლის მოედანზე მდგარ მეფე-მზის, ლუი XIV-ის ძეგლს. მისი აღქ-

მით, „იგი ისევე ჰგავს მზეს, როგორც საზამთრო ლომს“. მოგონებებში 

მოხსენიებულია სახელგანთქმული ბულონის ტყე, ლათინური კვარ-

ტალი – სორბონის უნივერსიტეტის უბანი, სადაც მსოფლიოს ყველა 

კუთხიდან ჩამოსული სტუდენტები ცხოვრობენ, გრანდიოზულ შთა-

ბეჭდილებას ტოვებს ნოტრ-დამი. „თქვენ ამ ტაძარში იგრძნობთ, რამ-
დენად შესძლო ადამიანმა, გამოესახა ღვთიური სიდიადე“ (ბელი-

აშვილი, 2015, გვ. 61). აქვეა ელისეს მინდვრები, რესტორანი „კოლიზე-
უმი“, ცნობილი კაბარე თავბრუდამხვევი ატრაქციონებით. მწერალი 

აღწერს ლუვრს და აღნიშნავს, რომ აქ ხელოვნების ისეთი ნიმუშებია, 

რომლის „ბადალი არსად არ მოიპოვება“.  
თხზულების შემდეგი, ვრცელი ნაწილი უკვე ამერიკულ შთაბეჭ-

დილებებს ეთმობა. ბელიაშვილი ჩერდება ნიუ-იორკისა და ვაშინგ-

ტონის ღირსშესანიშნაობებზე, ის ამერიკით აღტაცებულია. ვაშინგ-

ტონს მწერალი „ძეგლებისა და მუზეუმების ქალაქად“ მოიხსენიებს. აქ 

მას მოუნახულებია აბრაამ ლინკოლნის, თომას ჯეფერსონისა და გე-

ნერალ ლის მუზეუმები და მკითხველს მათზე ძვირფას ინფორმაციას 

აწვდის. აკაკი ბელიაშვილი იხსენებს დაქირავებული მსახიობის მიერ 

ლინკოლნის სცენიდან მოკვლის მომენტს და დასძენს: „თურმე წიწა-
მურს ტრაგედია მარტო ჩვენში არ მომხდარა“.  

საბჭოთა სივრცეში ჩარჩენილი მკითხველისათვის ინფორმაცი-

ული იქნებოდა თხზულების ის ნაწილი, სადაც ავტორი თომას ჯე-

ფერსონზე, მის ფილოსოფიასა და მსოფლმხედველობაზე მსჯელობს. 



337 
 

ტექსტში ჩართულია ჯეფერსონის სიტყვები: „ჩვენ მიგვაჩნია თავის-
თავად ცხად ჭეშმარიტებად, რომ ყოველი ადამიანი გაჩენილია თანას-
წორუფლებიანად, რომ შემოქმედის მიერ მათ მინიჭებული აქვთ გარ-
კვეული შეუვალი უფლებები“; „ღმერთმა, რომელმაც მოგვცა სიცოცხ-
ლე, მოგვცა თავისუფლებაც“  (ბელიაშვილი, 2015, გვ. 105) და ა.შ. 

თხზულებაში მწერალი საუბრობს კაპიტოლიუმის შენობაზე, რომ-

ლის „გიგანტური გუმბათი მთელს ქალაქზე მბრძანებლობს. მასში მო-
თავსებულია სენატი და კონგრესი“. აქვე ბელიაშვილს უხილავს დიდი 

ტილოები, რომლებზეც აღბეჭდილია აშშ-ს ისტორიის უმთავრესი ეტა-

პები. მწერალს დაუთვალიერებია ცნობილი პრეზიდენტების ქანდაკე-

ბები, მსოფლიოში უდიდესი ვაშინგტონის ბიბლიოთეკა და სხვა ცნო-

ბილი ღირსშესანიშნაობები. 

ტექსტის მიხედვით, ამერიკის დედაქალაქში ერთ-ერთი ქართვე-

ლისაგან აკაკი ბელიაშვილმა შეიტყო ინფორმაცია გრიგოლ ზოდელზე 

– გრიგოლ გამყრელიძეზე, მალე მას შეხვდა, ესაუბრა. შემდეგ – ლოს-

ანჟელესი, რომლის გზებმა, სისუფთავემ, გრანდიოზულობამ მწერალი 

აღაფრთოვანა. ჰოლივუდში აკაკი ბელიაშვილმა ინახულა კინოვარს-

კვლავების უბანი, დაათვალიერა მორმონების ტაძარი და მკითხველს 

მიაწოდა ინფორმაცია ნახევრად წარმართული სექტის წევრებზე – 

მორმონებზე. 

ბელიაშვილი აღფრთოვანებას ვერ მალავს დისნეი-ლენდით, 

„ერთგვარი საბავშვო კულტურის და დასვენების პარკით, უამრავი 
ფანტასტიური ატრაქციონით“. თხზულების შემდეგ მონაკვეთში მწე-

რალი უკვე ჩიკაგოს ცათამბრჯენების გაუთავებელ მწკრივს მიჰყვება, 

მას განსაკუთრებით ღამის ჩიკაგო ამახსოვრდება. აკაკი ბელიაშვილი 

გაოცებულია 32 გვერდიანი ამერიკული გაზეთით, ნახევარ კილოგ-

რამს რომ იწონის. 

აშშ-ში მწერალი შეხვდა ნიკოლოზ ქვარიანს, მოჭიდავეს, რომე-

ლიც 1920-იან წლებში 18 წლისა ქუთაისის ცირკში გოლიათებს ერკი-

ნებოდა. მწერალთან ტელეფონით საუბრისას ქვარიანს უთქვამს, რომ 

ის ცდილობს, ქართველებისა და შოტლანდიელების ნათესაობა დაამ-

ტკიცოს და ამის დასტურად რაჭველებისა და შოტლანდიელთა გუ-

დასტვირს მიიჩნევს. 

ნიუ-იორკში აკაკი ბელიაშვილი ათვალიერებს უოლ-სტრიტს, გა-

ეროს შენობას, ადის „ემპაიერ სტრიტ ბილდინგის“ 102-ე სართულზე, 

უყურებს ამერიკულ ჭიდაობას, რომელშიც, მისი ქმით, „მთელი სისავ-



338 
 

სით აღბეჭდილი ამერიკის ნამდვილი სახე: ერთმანეთის ცემა-ტყეპა, 
მსხვრევა-ლეწა, თმების დაგლეჯა და სხვ.“ (ბელიაშვილი, 2015, გვ. 182). 

საგულისხმოა თხზულების ის ნაწილი, სადაც აკაკი ბელიაშვი-

ლისა და გიორგი პაპაშვილის შეხვედრაა აღწერილი. სიმონ ქვარიანის 

მეშვეობით მწერალი დაუკავშირდა საქართველოში ჯერ კიდევ ნაკ-

ლებად ცნობილ, მაგრამ ამერიკის შეერთებულ შტატებში უკვე აღი-

არებულ ემიგრანტ ქართველ შემოქმედსა და მის მეუღლეს. „ამ მწერ-
ლის შესახებ საქართველოში მთელი ლეგენდები დადის“, - ვკითხუ-

ლობთ თხზულებაში. ბელიაშვილი დეტალურად გადმოსცემს ამ ლე-

გენდარულ ცოლ-ქმართან შეხვედრის სცენას: „გიორგი პაპაშვილი სა-
შუალო ტანის, ხმელი აგებულების, შავგვრემანი კაცია. ტიპიური მთი-
ელი. მისი მეუღლე ელენე კი მაღალი, თეთრად ჩასუქებული ამერი-
კელი ქალია, საოცრად ჭკვიანი თვალებით“ (ბელიაშვილი, 2015, გვ. 

192). ბუნებრივია, საქართველოდან ჩასული შემოქმედი გიორგი პაპა-

შვილის სამწერლო თავგადასავლით დაინტერესდა. „მე რისი მწერალი 
ვარ. ჩემი ცოლი სწერამს. მე ვუამბობ ხოლმე და ეგაა მწერალი, მე კი 
არა. მწერალი კი არა და, კითხვა კი მიჭირს“, – უთქვამს გიორგი 

პაპაშვილს.  

აქვე გადმოცემულია მისივე ნაამბობი, თუ როგორ მოხვდა ის 

ამერიკაში. 1921 წელს, ქართულ ჯარში სამსახურის დროს, ბათუმში 

გემზე აუზიდავთ ქართული საგანძური, რომელიც მენშევიკურმა 

მთავრობამ საქართველოდან გაიტანა და ამ გემს ქართველი ჯარის-

კაცები სტამბულამდე გაჰყოლიან. აქ ახალგაზრდები ჩამოუსვამთ და 

ორი წლის განმავლობაში ისინი სტამბულში ხელმოკლედ ცხოვრობ-

დნენ. შემდეგ ერთ ქართველს პაპაშვილისათვის ამერიკაში წასვლა 

ურჩევია და წერილი გაუტანებია, იქ სამსახურს მოგცემენო. ტანჯვა-

წვალებით ამერიკაში ჩასული ემიგრანტი ახალი დაბრკოლების წინაშე 

აღმოჩნდა: მან ინგლისური ენა არ იცოდა და სამსახურიც ვერ იშოვა. 

მრავალი გასაჭირის მიუხედავად, გიორგი პაპაშვილმა საკუთარი ნი-

ჭის წყალობით გზა გაიკვალა და დიდ წარმატებასაც მიაღწია როგორც 

მწერლობაში, ისე ქანდაკებაში. აკაკი ბელიაშვილი მას მოიხსენიებს, 

როგორც „გაამერიკელებულ ქართველ ფიროსმანს და იეთიმ-გურჯს, 
ერთად აღებულს“. ბელიაშვილის მოგონებებში საუბარია პაპაშვილე-

ბის ცნობილი წიგნზე – „ქვეყანა, სადაც შეიძლება, ყველაფერი მოხ-
დეს“ (“Anything Can Happen”), რომელიც, მისი ცნობით, იმ დროისათ-

ვის 35-ჯერ ორი მილიონი ტირაჟით გამოსცეს. 



339 
 

ქართველი მწერალი ამერიკული შთაბეჭდილებებით აღფრთოვა-

ნებულია, თუმცა შენიშნავს, რომ ხანმოკლე მოგზაურობისას ის იქა-

ური ცხოვრების საიდუმლოებებს ვერ ჩასწვდა. მას მოსწონს ამერი-

კელთა გულღიაობა და ცხოვრების საქმიანი სტილი: „ყოველი 1000 კა-
ციდან 999 წელებზე ფეხს იდგამს და ისე იძენს თავის ქონებას... ათე-
ული წლების განმავლობაში... ამერიკაში ოღონდ სამუშაო იშოვნონ, და 
იმას ვინ კითხულობს, სად იქნება იგი“ (ბელიაშვილი, 2015, გვ. 207).  

ბუნებრივია, როდესაც საფრანგეთსა და აშშ-ში მოგზაურობის 

შთაბეჭდილებებს წერდა, აკაკი ბელიაშვილმა კარგად იცოდა, რომ 

საბჭოთა ცენზურის პირობებში ტექსტის სრული სახით გამოქვეყნება 

შეუძლებელი იქნებოდა. თუმცა მან არ უღალატა ჭეშმარიტებას, მწერ-

ლურ სინდისს, პროფესიონალიზმს და მკითხველს კონიუნქტურისა-

გან თავისუფალი, მისივე თვალით აღქმული იმდროინდელი საზღ-

ვარგარეთული რეალობის ასპექტები წარმოუდგინა. 

არსებული მიუღებელი სინამდვილიდან დისტანცირების, შინა-

განი ემიგრაციის პირობებში ნიჭიერი, პროფესიონალი ავტორების 

მიერ შექმნილი მრავალი თხზულება მომავლის მკითხველისათვის 

იწერება. ამგვარი ტექსტები საუკეთესოდ გამოხატავს ძალადობრივი 

ტოტალიტარული ეპოქის სულს, ამასთან, ისინი ამ ავტორების თავი-

სუფალი რეფლექსირებისადმი ურყევი ერთგულების დასტურიც გახ-

ლავთ. სწორედ ამგვარ ნონკომფორმისტ მოაზროვნეთა ინტელექტუ-

ალური მემკვიდრეობა უძლებს დროს და ამკვიდრებს მარადიულ 

ღირებულებებს. ვფიქრობთ, მსგავსი თხზულებები მომავალშიც გა-

მოვლინდება და მკითხველს მათი ავტორების შინაგანი მრწამსისადმი 

ერთგულების, მათი მოქალაქეობრივი გმირობის ამბავსაც მოუთხრობს. 

 
გამოყენებული ლიტერატურა: 

 

არველაძე, ს. (1973). ლიტერატურული წერილები. თბილისი: „საბჭოთა 

საქართველო“. 

ბელიაშვილი, ა. (2015). ამერიკაში პარიზზე გავლით. თბილისი: ლიტერატუ-

რის მუზეუმის გამომცემლობა. 

ბრეგაძე, კ. (2020). ჰანა არენდტის ტოტალიტარიზმის თეორია. ჟურნალი 

„სემიოტიკა“. 14.05. 

გიორგაშვილი, მ. (2019). ოტია პაჭკორია. წიგნში: ბოლშევიზმი და ქართული 

ლიტერატურა მეორე მსოფლიო ომის დაწყებიდან სკკპ მე-20 ყრილო-

ბამდე (1941-1956 წწ). თბილისი: „მწიგნობარი“. 



340 
 

ვასაძე, თ. (2010). ლიტერატურა ჭეშმარიტების ძიებაში. თბილისი: ლიტერა-

ტურის ინსტიტუტის გამომცემლობა. 

კვერენჩხილაძე, რ. (2017). წამების გზა. წიგნი 2. თბილისი: „უნივერსალი“. 

კუპრეიშვილი, ნ. (2013). სიტყვის დეგუსტაცია. თბილისი: „საუნჯე“. 

ნაროუშვილი, ფ. (1931). პოლიტიკური პოეტის დეკლარაცია. ტფილისი: 

„ახალგაზრდა კომუნისტი“.  

 პაჭკორია, ო. (2015). ნაწარმოებები 4 ტომად. ტ. 4. ჩანაწერები. პირადი წერი-

ლები. თბილისი: ლიტერატურის მუზეუმის გამომცემლობა. 

ჟღენტი, ბ. (1976). მწერლობა და თანამედროვეობა. რჩეული ლიტერატურუ-

ლი წერილები. წ. 1. თბილისი: „მერანი“.  

რატიანი, ი. (2018). ქართული მწერლობა და მსოფლიო ლიტერატურული 

პროცესი. თბილისი: თსუ გამომცემლობა. 

რობაქიძე, გრ. (2012). წერილები სტეფან ცვაიგს (გერმანულიდან თარგმნა 

ნათია ფურცელაძემ). თბილისი: „არტანუჯი“. 

ქიქოძე, გ. (2003). თანამედროვის ჩანაწერები. თბილისი: „არეტე“. 

ჩხეიძე, რ. (2024). ხვედრი (ცენზურა და მე-20 საუკუნის ქართული მწერლო-

ბა). თბილისი: „ჩვენი მწერლობა“. 

 

References: 

  

Arveladze, S. (1973). Li’terat’uruli Ts’erilebi. [Assays]. Tbilisi: “Sabch’ota Sakartvelo”. 

Beliashvili, A. (2015). Amerik’ashi P’arizze gavlit. [To America via Paris]. Tbilisi: 

Lit’erat’uris muzeumis gamomtsemloba. 

Bregadze, K’. (2020). Hana Arendt’is t’ot’alit’arizmis teoria. [Totalitarian Theory of 

Hannah Arendt]. Zhurnali “Semiotika”. 15.05. 

Chkheidze, R. (2024), Khvedri. (Tsenzura da meotse sauk’unis kartuli mts’erloba). 

[Fate (Censorship and 20th-Century Georgian literature)]. Tbilisi: “Chveni 

mts’erloba”. 

Giorgashvili, M. (2019). Ot’ia P’ach’koria. [Otia Pachkoria]. Bolshevizmi da kartuli 

lit’erat’ura meore msoplio omis dats’q’ebidan SK’K’P’ me-20 q’rilobamde 

(1941-1956 ). Tbilisi: “Mts’ignobari”. 

Kikodze, G. (2003). Tanamedrovis chanats’erebi. [Notes of a contemporary]. Tbilisi: 

“Aret’e”. 

K’upreishvili, N. (2013). Sit’q’vis degust’atsia. [Tasting of words]. Tbilisi: “Saunje”. 

K’verenchkhiladze, R. (2017). Ts’amebis gza. [Ways of Torture]. Ts’.2, Tbilisi: 

“Universali”. 

Naroushvili, P. (1931). P’olit’ik’uri p’oet’is dek’laratsia. [Declaration of a Political 

Poet]. Tpilisi: “Akhalgazrda k’omunist’i”. 



341 
 

P’ach’koria, O. (2015). Nats’armoebebi 4 t’omad.[Literary works in 4 volumes]. T’. 

4. Chanats’erebi. P’iradi ts’erilebi. Tbilisi: Lit’erat’uris muzeumis 

gamomtsemloba. 

Rat’iani, I. (2018). Kartuli mts’erloba da msoplio lit’eraturuli p’rotsesi. [Georgian 

Literature and World Literary Process]. Tbilisi: Tsu gamomtsemloba. 

Robakidze, G. (2012). Ts’erilebi St’epan Tsvaigs. [Letters to Stefan Zweig]. 

Germanulidan targmna Natia Purtseladzem.Tbilisi: “Artanuji”. 

Vasadze, T. (2010). Li’terat’ura ch’eshmarit’ebis dziebashi. [Literature in Search of 

Truth]. Tbilisi: Lit’erat’uris inst’it’ut’is gamomtsemloba. 

 Zhgenti, B. (1976). Mts’erloba da tanamedroveoba. [Literature and Modernity]. 

Rcheuli lit’erat’uruli ts’erilebi. Ts’. 1, Tbilisi: “Merani”. 

 

  

  

 

 

  


