
277 
 

ქეთევან ჯიშიაშვილი 

Ketevan Jishiashvili 
თსუ შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი 
TSU Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

 

ტერენტი გრანელის  ლექსი „გაზაფხულის საღამო“ 

და სივრცის დაოისტური პარადიგმა 
 

The Poem „Spring Evening“ by Teranti Graneli  

and Daoist Paradigm of Space 
 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10021 
 

The depiction of space in poetry merges psycho-emotional and mate-

rial dimensions. Cultural heritage delineates different types of spaces; in Eas-

tern painting and poetry, there exists a distinct model influenced by Chinese 

philosophy. Here, nature holds a dual significance, being both a constant 
and continuously evolving material entity. 

Our aim is to observe how spatial construction is formed, and conse-

quently, how poetic imagery is built in the poem; we also seek to highlight 

its similarities with various principles of spatial perception and image const-

ruction found in Eastern traditions. It is also noteworthy that in Chinese 

painting, the bird is a significant artistic motif, and the "birds and flowers" 

genre emerges as a distinct style within landscape painting. 
In the  first stanza of the poem ,,Spring Evening’’ by Terenti Graneli a 

model of space is realized that begins with the flutter of a small bird and, 

passing through the soul of the poet  merges with infinity ("its flight crosses 

the boundary of the soul’’). Within this minimalist yet self-contained image 

the poem’s  entire spatial logic and aesthetic are encoded.  The  introduction 

of the soul as a category  and its  fusion with the image of nature  is the 

foundation of a Daoist worldview. It is significant that for the author, the 
image of the universe necessarily implies the presence of the Other (,,I still 

remember your address"). 

In Graneli’s poem the main element of poetic matter is lightness, which 

serves as an important instrument for creating a spiritual dimension. The 

effect of lightness is strongly shaped by the linguistic style: the landscape is 

rendered minimally, with no descriptive details. In Chinese painting this 
function is fulfilled by the empty background of the painting, which is filled 

with Dao and seems to merge with the air that fills the universe.This back-

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10021


278 
 

ground is not a passive, secondary element but rather an active component, a 

kind of broad and deep screen upon which the spiritual world of the human 

being is reflected. 

The  emotional climax of the poem is expressed in the phrase: “I felt 

some great joy.” The poet, as both witness and participant, becomes immer-

sed in and united with a space that gradually expands (“its flight crosses the 

boundary of the soul’’) and simultaneously strives upward (“the length of the 

nights reaches the sky”). This all-encompassing ascending dynamic is reve-

aled both outside the poet and within his inner world.It is in this very state 

that the poet’s indescribable (“some’’) joy is born – as the result of a breath 

synchronized with the universe. 

In the final line “The moon grew tired of gazing at the earth,” the poet 

steps beyond the personal dimension of happiness. The image seen by the 

moon – the earth from above – offers us a cosmic perspective ot the space. 

In the poem, we simultaneously encounter two oppositional dimen-

sions: the cosmic (universal, timeless, distant) and the human (concrete, 

emotional, intimate). These are resolved differently in each instance: in the 

first image, the flight of the bird appears as a bridge between two distant 

trees. A strong human sense of attraction is felt in the image of the beloved: 

despite the temporal and spatial abyss, the poet experiences her in the 

present. He reconstructs her image and spiritually draws near to her. 

The nights that reach the sky are overlaid by the poet’s immense joy, 

as if he fills this boundless space with equally immense emotion. This dyna-

mic is transparently reflected in the cyclical structure of the poem, where 

the final line returns us once again to the initial moment.   

Such an ending also serves as an illustration of the poem’s philoso-

phical worldview, as the brief movement of the bird within the field of visi-

on becomes a window through which the eternal can be glimpsed recalling 

the Eastern principle of  seeing the great in the small.” 

The analogies and observations we have discussed provide a basis for 

concluding that the correspondence between the world of Terenti Graneli’s 

poem “Spring Evening” and its associated artistic forms with the Eastern spa-

tial model goes beyond mere associative or intuitive parallels and allows us 

to speak of fundamental structural similarities. 
 

საკვანძო სიტყვები: ჩიტი, სივრცე, დაოიზმი, სიხარული 
Keywords: bird, space, Daoism, happiness 



279 
 

პოეზია კულტურის ის სფეროა, რომელიც განსაკუთრებული 

სიზუსტით მოიხელთებს სივრცეს. ხატი ხშირად  განზომილებათა 

შორის ცხოვრობს, იგი არც ერთ კონკრეტულ სივრცეს არ ეკუთვნის და 

ფიქრისა და ასოციაციათა ცვლილების შედეგად  ჩნდება, ანუ საქმე 

გვაქვს ლიმინარულ სივრცესთან. ეს ტერნერისეული კონცეპტი გუ-

ლისხმობს ერთგვარ გზაგასაყარს, რომელიც თავის თავში გარკვეულ 

ბუნდოვანებას ატარებს და მკაფიო სახით არ არის ჩამოყალიბებული. 

პოეზიასა და ლიტერატურაში მნიშვნელობები სწორედ ამ ლიმინა-

რულ სივრცეში იბადება. შინაგანი პოეტური სივრცის ამსახველი ხატი 

თავის თავში სხვადასხვა სახით ატარებს ზღვრულობასა და ბუნდო-

ვანებას. ტერენტი გრანელი თავის ლექსში „გაზაფხულის საღამო“ ში-

ნაგან შეგრძნებათა განზოგადებულ სივრცით კატეგორიებს ირჩევს  და 

პოეტურ ხატს მათ მიჯნაზე ათავსებს.  

ჩვენი დაკვირვების მიზანია გამოვავლინოთ, როგორ იგება სივ-

რცული კონსტრუქცია, მის კვალდაკვალ კი – პოეტური ხატები  ლექს-

ში; ასევე, გამოვკვეთოთ მისი მსგავსება აღმოსავლური სივრცული 

განცდისა და სახის აგების არაერთ პრინციპთან. ნიშანდობლივია 

ისიც, რომ ჩინურ ფერწერაში ჩიტი მნიშვნველოვანი მხატვრული მო-

ტივია და „ჩიტებისა და ყვავილების“ მიმართულება პეიზაჟის  ცალკე 

სტილად ყალიბდება.   

ჩინურ კულტურაზე საუბრისას გასათვალისწინებელია, რომ მი-

სი ხანგრძლივი ისტორიის მანძილზე არაერთი რელიგიისა თუ 

მსოფლმხდვლობის ასიმილიაცია მოხდა. ზოგ მათგანს განსაკუთრე-

ბული გავლენა აქვს ჩინურ ხლოვნებაზე, მათ შორის აღსანიშნავია 

დაოიზმი, რომლის პრაქტიკული მხარის შესახებ ისტორიკოსების-

თვის არაფერია ცნობილი, რაც იმაზე მიგვანიშნებს, რომ იგი ერთ-

გვარი კულტურული ფონის როლს თამაშობდა საზოგადობის ცნობი-

ერებაში და არ წარმოადგენდა დომინანტურ იდეოლოგიას ან რელი-

გიას. „შეიძლება ითქვას, რომ სწორდ ზუსტი დეფინიციის არარსებობა 
წარმოადგენს ჩინური რელიგიის საფუძველს“ (შიფერი, 1993, გვ. 3). 

ამავე მოვლენის შესახებ ჯ. როული აღნიშნავს, რომ დაოიზმის პრაქ-

ტიკული განხორციელების გზა სწორედ ფერწერა იყო და არა რელი-

გიური პრაქტიკები, შესაბამისად, დაოისტური მსოფლაღქმა ყველაზე 

მეტად გამოვლინდა ჩინურ ფერწერაში, განსაკუთრებით კი პეიზაჟში, 

რადგან ბუნება ის ადგილია, სადაც დაო ყველაზე მეტად ავლენს თავს 

(როული, 1997, გვ. 212–325).  

  



280 
 

განწყობის პირველი აკორდი  
     

პირველივე ხატი – „გაზაფხულის საღამოა მშვიდი, ხიდან ხეზე 

გადაფრინდა ჩიტი“ – პოეტური ალქიმიის მაქსიმალური კონცენტრა-

ციით მონიშნავს განწყობათა მთელ სპექტრს, რომლის რხევებიც მომ-

დევნო სტრიქონებში აგრძელებს განფენას. ამ მინიმალისტურ, თუმცა 

თავისთავად  დასრულებული ხატში  კოდირებულია მთელი ლექსის 

სივრცული ლოგიკაცა და ესთეტიკაც.  
 

გაზაფხულის საღამოა მშვიდი, 

ხიდან ხეზე გადაფრინდა ჩიტი. 

სული საზღვარს გადასცდება ფრენით, 

ახლაც მახსოვს მისამართი შენი. 

ცამდე სწვდება ღამეების სიგრძე, 

რაღაც დიდი სიხარული ვიგრძენ. 

წინ მეშლება მე ოცნების არე, 

მიწის ცქერით დაიღალა მთვარე. 

გაზაფხულის საღამოა მშვიდი, 

ხიდან ხეზე გადაფრინდა ჩიტი. 
 

დავაკვირდეთ პირველ ძლიერ ემოციურ კვანძს: ფრაზა აერთი-

ანებს გაზაფხულის სიმშვიდის სტატიკურ სურათსა და ჩიტის მოძრა-

ობის დინამიკას. მშვიდი საღამოს ელეგიური განწყობა, ამოუცნობი 

ნაღვლიანი განცდა ერთგვარი ნოსტალგიურობის ელფერს ატარებს. 

მეორე მხრივ, სიტყვა „გაზაფხულის“ ვიტალური ენერგიით ვნებათა 

მილევის სართო განწყობაში  იმედის, ახლის მოლოდინის  ნოტები 

ერთვება.  

ჩიტის მოძრაობით ავტორი ჩვენ თვალწინ დასაბამს აძლევს სამ-

ყაროს ახალ სურათს.  სიმშვიდე, სტატიკურობა ირღვევა და სწორედ 

ამ წერტილიდან იწყება პოეტსა და სამყაროს შორის დიალოგი: ჩიტის 

გადაფრენა ბუნებრივად გადადის პოეტის  შინაგან პეიზაჟში სტრიქო-

ნით „სული საზღვარს გადასცდება ფრენით“. სურათი კიდევ უფრო 

ფართოვდება  სიტყვა „სულის“ მასშტაბის შესაბამისად  და მის საზღ-

ვრებს მიღმაც კი  გადის – „გადასცდება ფრენით“. ეს სტრიქონები 

ცხადყოფს, რომ პოეტი არ გამიჯნავს შინაგან და გარეგან სივრცეს, იგი 

მათ ერთიანობად მოიაზრებს, ყოველგვარი ზღვარის გარეშე.  ჩვენ წინ 

იქმნება სივრცე, რომელიც აერთიანებს ბუნების მოძრავ მატერიასა და 



281 
 

სულის დინამიკურ სწრაფვას გადალახვისა და შეზღუდულობის 

დაძლევისაკენ.   

ამგვარად, ლექსის პირველი სტროფში განხორციელებულია სივ-

რცის მოდელი, რომელიც პატარა ჩიტის ფრხიალით იწყება და პოეტის 

სულის გავლით უსასრულობას უერთდება. ამ მოდელში საგულის-

ხმოა ისიც, რომ სამყაროს ხატი ავტორისთვის აუცილებლდ გულის-

ხმობს მეორეს, სხვას, რომელიც არც მიღმიურია და არც ილუზორუ-

ლი, და რომელიც პოეტისთვის ახალი სამყაროს აგებისას უმნიშვნე-

ლოვანესი ელემენტია. 

სულის კატეგორიის შემოტანა და მისი შერწყმა-განფენა ბუნების 

სურათში დაოისტური მსოფლშეგრძნების ფუნდამენტია. „ფორმა მხო-
ლოდ საშუალებაა სულის გამოსახატად“ (ჟანგი, 2002, გვ. 5) მხატვრის 

ამოცანა სწორედ სულის გადმოცემა იყო, იგი თავადაც უნდა შეერთე-

ბოდა საკუთარი ნამუშევრის ჰარმონიას. ხატვა ერთგვარი რელიგიური 

პრაქტიკა, რომლის მეშვეობითაც შემოქმედი ბუნებაში დავანებულ 

დაოს ეზიარება: „როცა ვენ ტონგი ხატავს ბამბუკს, ის ხედავს მხოლოდ 
ბამბუკს, როცა იგი ერწყმის ბამბუკს, მისი ნახატი მუდმივად ცოცხალი 
და განახლებადია“ (ლინი, 2006, გვ. 95). 

ამ შეერთებისთვის გარინდების, თვითჩაღმრავების პირობის შექ-

მნა ჩინური ხელოვნების ცენტრალური ამოცანაა. დაოისტური ფილო-

სოფიით შექმნილ სურათებში მთავარი უხილავის, მიღმიურის გადმო-

ცემაა ნახატში და მთავარი როლიც მას ეკუთვნის. სივრცის ამგვარი 

ხატი ბუნების ლიმინალურობის ფილოსოფიურ დოქტრინასთანაა და-

კავშირებული: დაოს არსი ბუნებაში ვლინდება. იგი თავად არის ზღვა-

რი, რომელიც მიღმიურთან კავშირს უზრუნველყოფს. შესაბამისად, 

პეიზაჟი უპირატესი სახვითი მიმართულება ხდება. მხატვარი თავისი 

ბუნებით უნდა განიცდიდეს პეიზაჟს. მან თავისუფლად, დაძაბულო-

ბის გარეშე, საკუთარ თავში უნდა გაატაროს და გამოსახოს საგანთა 

სული.  

სურათები, რომლებიც გრანელის ლექსში წამიერად გაიელვებს,  

სამყაროს არსის წვდომის მყისიერი ილუსტრაციებია. სულის მიმოქ-

ცევათა ამ დინამიკაში მოულოდნელად შემოდის სატრფოს სახე ფრა-

ზით: „ახლაც მახსოვს მისამართი შენი“, რომელიც  ობიექტის მყოფო-

ბის (თუნდაც მეხსიერებაში), და, აქედან გამომდინარე, ამ დაუკონკრე-

ტებელ სივრცეში პოეტის  არსებობის უტყუარი ხელჩასაჭიდი ხდება,  

თუმცა სუბიექტური, ბიოგრაფიული ძალიან ბუნდოვნადაა მონიშნუ-

ლი ზოგადი სიტყვებით – „მისამართი“ და „ახლაც მახსოვს“. ეს უფრო 



282 
 

მინიშნებაა რეალურ დრო-სივრცეზე, ვიდრე სურვილი, მოხაზოს სა-

კუთარი ინდივიდუალური ან მყარი ფიზიკური  მყოფობის კონტურები. 

რაც შეეხება სივრცეს, რომელიც ხედვის ობიექტში მოქცეული 

ჩიტის ხატს მიღმა მოიაზრება, გრანელის ლექსში პოეტური მატერიის 

მთავარი ელემენტი სიხალვათეა, რაც მნიშვნელოვანი ხერხია არამატე-

რიალური, სულიერი განზომილების შესაქმენელად.   სიმსუბუქის 

ეფექტის შექმნაში მნიშვნელოვან როლს თამაშობს ენობრივი სტილი: 

პეიზაჟი მინიმალისტურადაა დახატული, დეტალები არ აღიწერება.  

შინაგანი განცდის სიღრმე და განყენებული განწყობა აქ სწორედ სისა-

დავის, ზედმეტი დეტალებისგან დაცლის, შესაბამისად კი – სიჩუმისა 

და შებინდებისეული გარინდების ეფექტით მიიღწევა.  

ჩინურ ფერწერაში ამ დატვირთვას ნახატის ცარიელი ფონი ას-

რულებს, რომელიც დაოთია აღვსებული და თითქოს სამყაროს შემავ-

სებელ ჰაერს უერთდება. ზედაპირი მთლიანად გამსჭვალულია ხალ-

ვათი სივრცით, რომელიც არა პასიური, მეორადი ელემენტია, არამედ 

აქტიური მდგენელი, ერთგვარი ფართო და ღრმა ეკრანი, რომელზეც 

ადამიანის სულიერი სამყარო უნდა აირეკლოს. ეს არა მატერიალური, 

არამედ საკრალური ზედაპირია და იგი მეტყველი სიცარიელის სახით 

არსებობს ნახატში. საყურადღებოა, რომ მოგვიანებით, როცა სულიერი 

მსოფლგანცდა იცვლება, გასულიერებული სიცარიელე სურათში უაზ-

რო თეთრ ლაქად იქცევა. დასავლურ ხელოვნებაში ეს ნეიტრალური 

სიცარიელეები ფიზიკური სივრცისა და პერსპექტივის აღმოჩენის შემ-

დეგ ქრება. მის ადგილას ჩნდება ღრუბლები, ცა  და ა.შ. 

 
კულმინაცია – „დიდი სიხარული“ 
 

ლექსის ემოციურ კულმინაციას უდავოდ წარმოადგენს ფრაზა 

„რაღაც დიდი სიხარული ვიგრძენ“, რომელიც ერთდროულად მო-

ულოდნელიც არის – რადგან არ აქვს ლოგიკური წინაპირობა;  მასშტა-

ბურიც – შეგრძნების სიდიადის გამო და მისტიკურიც, რაც ლექსიკუ-

რად გაძლიერებულია ბუნდოვანების სემანტიკით დატვირთული 

სიტყვით „რაღაც“.  

თუკი ლექსში სივრცის წარმოქმნისა და მისი ცვლილების დინა-

მიკას დავაკვირდებით, ცხადი გახდება, რომ ენიგმატური ფრაზა – 

„რაღაც დიდი სიხარული ვიგრძენ“ – კვლავ კონკრეტულ სივრცეს 

უკავშირდება და მისი გასაღებიც აქვე უნდა ვეძებოთ. 



283 
 

როგორც უკვე აღვნიშნეთ, ცარიელი სივრცე, რომელიც ინდო-

ბუდისტურ სახვით ტრადიციაში სურათის ძირითად ნაწილს იკავებს, 

საკუთარ თავში უხილავ მშვენიერებას ატარებს. იგი დამკვირვებლის-

გან ჭვრეტასა და ამოხსნას თხოულობს და ტრანსცენდენტულ საზრის-

თან შეხვედრის შესაძლებლობას აჩენს. მიღმიურთან ამგვარი „თანამ-

შრომლობით“ ადამიანის სულში ახალი სივრცე, ანუ ახალი მდგომარე-

ობა იბადება.  

ჩიტის მოძრაობა ის ლიმინარული წერტილია, რომლის მეშვე-

ობითაც აუმღვრეველი, თავის თავში ჩაძირული მთვლემარე სივრცე 

ცოცხლდება. იგი პოეტის მიერ პირველსაწყისის გამოცხადების მის-

ტიკურ სურათად აღიქმება, სულის უცაბედ გაკრთომად. პოეტი, რო-

გორც მოწმე და თანამონაწილე, ერთვება, უფრო სწორი იქნება თუ 

ვიტყვით, ემთხვევა სივრცეს, რომელიც, როგორც უკვე აღვნიშნეთ, 

თანდათან ფართოვდება („სულის საზღვარს გადასცდება ფრენით“) და 

ამავდროულად, სიმაღლეებისკენ ილტვის  („ცამდე წვდება ღამეების 

სიგრძე...“). ეს ყოვლისმომცველი აღმავალი დინამიკა ნაჩვენებია  რო-

გორც პოეტის გარეთ, ასევე მის შინაგან სამყაროში. ამგვარი სინქრო-

ნული ფეთქვა არის კიდეც ჭვრეტა, მისი ყველაზე ღრმა გაგებით. სწო-

რედ ამ მდგომარეობაში იბადება პოეტის გამოუთქმელი „რაღაც“ – სი-

ხარული, როგორც შედეგი სამყაროსთან თანხვედრილი სუნთქვისა 

(საგულისხმოა, რომ ჩიტის სახეში, რომლის უპირველესი სიმბოლუ-

რი მნიშვნელობა მაუწყებელს, მაცნეს გულისხმობს, იგი უკვე 

კოდირებულია).  

შემთხვევითი არ არის, რომ ლექსის ამ ჯადოსნურ წამს მოსდევს 

სტრიქონი: „წინ მეშლება ოცნებების არე“. „წინ“ ნიშნულის მეშვეობით, 

რომელიც სიხარულის განცდას ახლავს თავს, პოეტი მომავლის, იმე-

დის, ახალი ჰორიზონტის, ანუ ახალი შინაგანი სივრცის დაბადების 

შესახებ გვამცნობს. თუკი აქამდე არსებობდა წარსული – მეხსიერების 

სახით, და აწმყო – ბუნების ხდომილების სახით, ახლა ჩნდება მომავ-

ლის სივრცეც. სივრცის გაფართოება კი არ წყდება, არამედ მას ახალი 

ვექტორი ემატება, რომელიც ლექსის დანარჩენი ქსოვილის მსგავსად, 

სიტყვა „ოცნების“ სემანტიკით სამომავლო პოტენციის შემცველი ბუნ-

დოვანებითაა გაჯერებული. 

პოეტი თითქოს უფაქიზესად გრძნობს ემოციათა გრადაციას, გან-

წყობათა  მონაცვლეობის ლოგიკას როგორც შინაგან, ისე გარეგან სამ-

ყაროში: დამასრულებელი სტრიქონი „მიწის ცქერით დაიღალა მთვა-

რე“ – ერთდროულად იტევს და თავს უყრის ლექსის სივრცულ-ემოცი-



284 
 

ურ ძაფებს. პოეტი ფრთხილად ტოვებს ბედნიერების პერსონალურ 

განზომილებას და სივრცეს კოსმიურ მასშტაბს სძენს: მთვარის მიერ 

დანახული სურათი – დედამიწა ზედხედით, სცდება სივრცის ადამი-

ანურ განზომილებას და კოსმიურ ხედს გვთავაზობს. მარადიულია 

მთვარისა და დედამიწის ურთიერთობაც. ამავდროულად, პოეტი ადა-

მიანურ ასპექტს უნარჩუნებს ამ ზედროულ ხედს. იგი მნათობს „დაღ-

ლილობას“ – ანუ ცალსახად ადამიანურ, მოწყვლად მდგომარეობას 

ანიჭებს. ეს სახე სივრცეს ადამიანური განზომილებიდან გასვლის, 

უსასრულო გაფართოების საშუალებას არ აძლევს და ზეციდან მზე-

რით ისევ ამოსავალ წერტილს – დედამიწას, ანუ ადამიანის სამყო-

ფელს უბრუნდება.   

 
პოეტი, როგორც მისტიკოსი 
    

როგორც უკვე აღვნიშნეთ, ლექსში ერთდროულად გვხვდება ორი 

ოპოზიციური განზომილება: კოსმიური (ზოგადი, ზედროული, შორე-

ული) და ადამიანური (კონკრეტული, ემოციური, ინტიმური).  

 ამ პოლუსებს შორის ჩნდება ამოუვსებელი სივრცე: მანძილი 

ხეებს შორის გადაფრენის წამს, პოეტის სული და მისი საზღვარი, სატ-

რფო და მისგან დროში დაშორებული პოეტი, ცამდე აწვდენილი ღამე-

ები, მანძილი დედამიწიდან დაღლილ მთვარემდე.  

ამ სივრცეებს, რომლებიც ლექსში სიშორისა და განზიდულობის 

განცდას ქმნიან, პოეტი, როგორც სამყაროს მესაიდუმლე, მუდმივად 

აახლოებს და აერთებს. მისი მზერა პასიური მოწმობა კი არ არის, არა-

მედ  იგი  მისტიკოსია, რომელიც მარადიულად დაეძებს სამყაროს პო-

ეტურ განზომილებას. ლექსში ოპოზიციები ყველა ჯერზე განსხვავე-

ბულადაა გადალახული: პირველ ხატში ჩიტის გადაფრენა ერთმანე-

თისგან დაშორებული ხეების შემაერთებელად გვევლინება. ჩიტი 

თავისთავად არის კიდეც ცისა და მიწის კავშირის სიმბოლო. მიზი-

დულობის ძლიერი ადამიანური განცდა იგრძნობა სატრფოს ხატში: 

მიუხედავად დრო-სივრცული უფსკრულისა, პოეტი მას აწმყოში გა-

ნიცდის, ანუ აღადგენს და სულიერად უახლოვდება მის სახეს. ცამდე 

აწვდენილ ღამეებს პოეტი თავისი აღმავალი სიხარულით გადაფარავს, 

თითქოს ამ უკიდეგანო სივრცეს თანაბარზომიერად დიდი ემოციით 

ავსებს.  

როგორც ვხედავთ, გრანელის ლექსში ოპოზიციური კატეგორი-

ები: კონკრეტული და ზოგადი, მარადიული და წამიერი, სტატიკური 



285 
 

და მოძრავი, სულიერი და მატერიალური მუდმივად გაედინება 

ერთმანეთში ფაქიზად შერჩეული ვიზუალური გამოსახულებების 

მეშვეობით, რომლებიც საბოლოოდ ისევ საწყის წერტილს უბრუნდე-

ბა. ეს დინამიკა გამჭვირვალედაა ასახული ლექსის ციკლურ ფორმა-

შიც: ცამდე ასვლისა და სულის სირღმეში ჩაღწევის მიუხედავად, 

ბოლო სტრიქონით კვლავ პირველ წამთან(ხატთან) აღმოვჩნდებით: 

„ხიდან ხეზე გადაფრინდა ჩიტი“. 

ამგვარი ფინალი მხოლოდ კომპოზიციურ ან ემოციურ ხერხს არ 

წარმოადგენს. იგი ლექსის ფილოსოფიური მსოფლაღქმის ილუსტრა-

ციაცაა, რადგან  ხედვის არეალში  მოქცეული ჩიტის ხანმოკლე მოძრა-

ობა ის სარკმელია, საიდანაც მარადიულის ჭვრეტაა შესაძლებელი, 

რაც აღმოსავლურ „მცირედში დიდის დანახვის“ პრინციპს გვახსენებს. 
 

„აღსანიშნავია, რომ ერთ ძირითად მოვლენაზე ფოკუსირება 

ჩინური მხატვრობის მთავარი კომპოზიციური ხერხია, მასზე 

კონცენტრირებით იგი თავისუფლად გამოხატავს თავის დამოკი-

დებულებას საგნის მიმართ. თავისუფალი სივრცე მის ირგვლივ 

ორმაგ დანიშნულებას ატარებს: იგი ყურადღების ცენტრში მოაქ-

ცევს მთავარ მოვლენას და ასევე, მნახველში ზმანებებს აღძრავს.  

მთავარი იდეა იმაში მდგომარეობს, რომ ბუნების მთელი სამყა-

რო შეიძლება მოიხელთო ერთი ჩიტის, ყვავილის, მწერის დახატ-

ვით“ (ჟანგი, 2022, გვ. 5).  
 

ჩვენ მიერ განხილული ანალოგიები და დაკვირვებები საფუძ-

ველს გვაძლევს დავასკვნათ, რომ ტერენტი გრანელის ლექსის „გაზა-

ფხულის საღამოს“ სამყაროსა და მისი შესაბამისი მხატვრული ფორ-

მების დამთხვევა აღმოსავლურ სივრცულ მოდელთან სცდება მხო-

ლოდ ასოციაციურ-ინტუიტიურ დონეს და ფუნდამენტური ასპექტე-

ბის ურთიერთმსგავსებებზე საუბრის საშუალებას იძლევა. 

 
გამოყენებული ლიტერატურა: 

 

Lin Ci (2006). The Art of Chinese Painting. Beiijing: „China Intercontinental Press“.  

Schipper, K. ( 1993). The Taoist Body. University of California Press, LA.  

Zhang, A. (2022). A History of Chinese Painting. Foreign Languages Press. 

Роули, Дж. (1997). Принципы китайской живописи. Книга Прозрений. Сост. 

В.В. Малявин. Москва: „Наталис“. 

 



286 
 

References: 

 

Lin Ci (2006). The Art of Chinese Painting. Beiijing: „China Intercontinental Press“.  

Rowley, G. (1997). Principy kitajskoj živopisi [Principles of Chinese Painting]. Kni-

ga prozrenij. Sost. V. Maljavin. Moskva: “Natalis”. 

Schipper, K. ( 1993). The Taoist Body. University of California Press, LA.  

Zhang, A. (2022). A History of Chinese Painting. Foreign Languages Press. 

 
  


