
244 
 

ნანა გონჯილაშვილი 
Nana Gonjilashvili 
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 
  

შოთა რუსთაველის სახება გალაკტიონ ტაბიძის  

პოეზიაში1 
 

The Image of Shota Rustaveli in the Poetry  

of Galaktion Tabidze 
 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10019 
 

 This paper identifies and examines, with relative completeness, the 

poetic works of Galaktion Tabidze in which the figure of Shota Rustaveli is 

represented. As it turns out, Galaktion refers to the great Georgian poet with 

considerable frequency. For Galaktion, Rustaveli is the highest, most mag-

nificent, and unparalleled creator in poetry – “the glory of Georgia,” “the 

pride of the nation,” “sublime,” “the genius of a solar people,” “a titan,” “lau-

reate with a wreath of laurels,” “immortal,” “the sun among suns,” “divine.” 

Galaktion consistently elevates Rustaveli and presents his greatness alongsi-

de that of the world's most distinguished poets – Virgil, Eschenbach, Pet-

rarch, Dante, Shakespeare, Shelley, and Byron. For Galaktion, Rustaveli is 

the point of origin and the foundational figure of Georgian poetry. In por-

traying the glory of Georgia, he almost exclusively invokes Rustaveli. 

The poet describes Rustaveli as the "light of the eye" of the ancient 

Georgian people, a spiritual beacon, and the creator of "mighty, heroic" poet-

ry. For Galaktion, Rustaveli’s poetry embodies the “great celebration of cre-

ation,” a joy akin to communion with the divine. The “rhythm of words,” 

“the inner movement of thought,” “the diversity of sounds,” and harmony –

all of these are defining features of Rustaveli’s verse. Galaktion regards 

Rustaveli as a creator of “pure conscience,” and The Knight in the Panther’s 

Skin, a guide and a mirror for life’s path, as a “book that triumphs with ho-

nest conscience.” In Galaktion’s view, among all creators of the world, only 

Rustaveli possesses the power to save. Rustaveli is a medium – firmly 

                                                           
1 სტატია მომზადებულია შოთა რუსთაველის ეროვნული სამეცნიერო ფონდის მიერ 

დაფინანსებული N FR 23-8468 საგრანტო პროექტის – რუსთაველისა და ნიზამის 

რეფლექსია თანამედროვე ლიტერატურასა და ხელოვნებაში – ფარგლებში. 

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10019


245 
 

grounded on earth yet reaching into the heavens, heir to the old and father 

of the new, standing at the intersection of horizontal and vertical dimen-

sions of time and space. Hence, he is both redeemer and savior. Galaktion 

bows before and gives thanks to the “genius” of the past. 

In Galaktion’s poetry, Rustaveli is frequently associated with Meskheti 

and referred to as a “Meskhetian poet.” This view derives from the first stan-

za of the epilogue of The Knight in the Panther’s Skin, where a “certain 

Meskhetian poet” claims to be writing in Rustaveli’s style. Galaktion appears 

to accept Rustaveli’s origin in Meskheti. In this understanding, Galaktion, 

like the Meskhetian poet of the epilogue, strives to follow in Rustaveli’s 

footsteps and offer a new word to Georgian poetry. Several of Galaktion’s 

poems reveal parallels between himself and Rustaveli, and between their 

respective eras. In some verses, Rustaveli emerges as Galaktion’s second lyr-

ical “I,” through whose voice Galaktion conveys his own message. He con-

ceives both Rustaveli’s and his own work as texts of the universe. 

In a broader sense, Rustaveli in Galaktion’s poetry is represented as the 

embodiment of the Georgian people. Galaktion sees in him the “titanic” po-

wer, wisdom, love, indomitable warrior spirit, and self-sacrifice of the Geor-

gian nation. 

Rustaveli in Galaktion’s work bridges the old and new epochs – their 

thoughts and messages. Some poems are devoted to glorifying his grandeur, 

sublimity, and uniqueness, linking him to eternity. In other cases, the figure 

of the ancient Rustaveli is replaced by the desire for a new Rustaveli – a po-

etic idea born of Galaktion’s age, meant to praise an unprecedented reality, 

to sing of “revolutionary Georgia,” and to glorify a new era. 
 

საკვანძო სიტყვები: გალაკტიონ ტაბიძე, რუსთაველი, სახე, 

რეცეპცია 

Keywords: Galaktion Tabidze, Rustaveli, image, reception 

 

  

  



246 
 

გალაკტიონის პოეზიაში რუსთაველი და „ვეფხისტყაოსანი“, 

მათთან დაკავშირებული რემინისცენციები, ალუზიები და ენიგმები 

ერთიან სააზროვნო ნაკადს ქმნის და მკითხველისათვის, ტრადიცი-

ულთან ერთად, განსხვავებული ინტერპრეტაციით წარმოჩინდება. 

ზემოაღნიშნული საკითხი სხვადასხვა ასპექტითაა შესწავლილი სა-

მეცნიერო ლიტერატურაში (მ. ებრალიძე, ფ. ნიშნიანიძე, მ. გუგუშვი-

ლი, ლ. ანდღულაძე, ე. ხინთიბიძე, თ. დოიაშვილი, ნ. სულავა, ლ. კა-

რიჭაშვილი, კ. ლომიძე და სხვ.). წინამდებარე ნაშრომი ერთ კონკრე-

ტულ საკითხს ეძღვნება და მიზნად ისახავს რუსთველის სახების 

წარმოჩენა-შესწავლას გალაკტიონის პოეზიაში. 

გალაკტიონის ლირიკაში რუსთაველი საქართველოს „მშვენება“, 

„ერის სიქადული“, „ჩანგ-სხივოსანი“, „მზიური ხალხის გენია“, „ტიტა-

ნი“, „დაფნის გვირგვინოსანი“, „უკვდავი“, „მზეთა მზე“ და „ღვთაებ-

რივია“; „ბრწყინვალედ გამომსახავია“, „აღმაფრენის“ მომცემი, „შემოქ-

მედების დიდი ნადიმის“ შემქმნელი, „მარგალიტთა დიდთა მტევნის“ 

გამომღები, „სიტყვათ... შადრევნის“ ოქროდ დამფერავი. „ბრწყინვალე 

შოთა“ საქართველოს ფარგლებს სცდება და გალაკტიონი მსოფლიოს 

დიდ შემოქმედთა წყებაში მის სიდიადეს წარმოაჩენს. ერთ-ერთი 

ასეთი ლექსია „მარტო არა ხარ“. უნდა აღინიშნოს, რომ ავტორისეულ 

შენიშვნებში ამ ლექსზე ასეთი ჩანაწერია გაკეთებული: „პოეტს“ და-

იბეჭდოს უსათაუროდ“ (ტაბიძე, 1966ა, გვ. 425). ამდენად, ლექსი პოე-

ტებს ეძღვნებათ. გალაკტიონი ყოფიერების სიმძიმით, სიყვარულის 

იმედგაცრუებით დატვირთული, „ფუჭი და წარმავალი დიდების“ 

მცნობი, მარტოობისგან თავის დასაღწევად (თავისი გამოცდილების 

კვალობაზე) პოეტებს (და, ალბათ, საკუთარ თავსაც) მოძღვრავს, 

წვრთნის, ანუგეშებს სიტყვებით, „რომ სხვა ღმერთიც გყავს“ და ხსნის 

გზას უჩვენებს. ეს თავშესაფარდაკარგული და მყუდრო ბინის ვერ-

მპოვნელისათვის „სხვა მხარის“ არსებობის რწმენაა, სადაც მარტო არაა 

ადამიანი და „მეოცნებე სულს“ „სხვა ღმერთიც“ ჰყავს. ეს საოცნებო 

მხარე გალაკტიონისათვის პოეზიის საუფლოა, სადაც „მაღლდება პეტ-

რარკას სული“ და „დანტეს ქნარი მუსიკობდა“, სადაც თავშესაფარს 

შელი და ბაირონი პოულობდნენ. სხვადასხვა დრო-სივრცული გან-

ზომილებით დასაზღვრულ „დაუდეგარი“ სულის შემოქმედთა მომ-

კრებ „მყუდრო“ სავანეში, გალაკტიონი რუსთაველს მიუჩენს ბინას  
 

იქ რუსთაველის დატრიალებდა 
შემოქმედების დიდი ნადიმი  

(ტაბიძე 1966ა, გვ. 213). 



247 
 

თუ ამ „სხვა ღმერთის“, პოეზიის, უსაზღვროებაში პეტრარკას 

„სული მაღლდება“ და დანტეს ქნარი „მუსიკობს“, გალაკტიონისათვის 

რუსთაველის მელექსეობა „ნადიმად“, „შემოქმედების დიდ“ ლხინად 

აღიქმება (სხვაგან – „რუსთაველის აღმაფრენა“ – ტაბიძე, 1966დ, გვ.194; 

„ბრწყინვალედ გამოხატავს“ – ტაბიძე, 1968, გვ. 21), ქვეყნიერების ღმერთ-

თან თანაყოფნის სიხარულად (გვახსენდება რუსთაველის სიტყვები – 

„და სახლ-სამყოფი არა ჰმართებს, ცამცა გაიდარბაზესა“ – სტ. 676,4 ).1 

გალაკტიონისათვის მარტოობის „მძლეველი“ და ნაწამები სული 

ღმერთად აქცევს შემოქმედს, შემოქმედების ღმერთად. რუსთაველის 

თქმით, შაირობა „საღმრთო, საღმრთო გასაგონი, მსმენელთათვის დი-
დი მარგია“ (სტ. 12, 2), გალაკტიონი კი პოეზიას „სხვა ღმერთად“ სა-

ხავს, რომელიც ასევე შეეწევა პოეტებს გაუსაძლისი მარტოობის 

დასაძლევად.  

„საუბარი ლირიკის შესახებ“ თვალნათლივ წარმოაჩენს რუსთა-

ველის „გენიას“ და მის „ტიტანურ“ ძალმოსილებას სხვადასხვა ეპოქის 

პოეტთა (შექსპირი, ვირგილი, ვოლფგანგი) შორის – 
 

და უფრო გზნებით – 
რუსთაველის 
უკვდავი ჩანგი  
(ტაბიძე, 1971, გვ. 143). 

 

გალაკტიონისათვის „სიტყვათა რიტმი“, „აზრთ შინაგანი მოძრა-

ობა“, „მრავალფერობა ხმათა“, ჰარმონია და ა.შ – ყოველივე ეს რუს-

თაველის პოეზიის მახასიათებლებია. პოეტი უძველესი ქართველი 

ერის „თვალის სინათლედ“, სულიერ ნათლად რუსთაველს ასახელებს, 

თავად „ბრწყინვალეს“ და „მძლავრი, გმირული“ პოეზიის შემოქმედს. 

გალაკტიონი ქედს იხრის და ემადლიერება წარსულის „გენიას“.  

გალაკტიონის დამოკიდებულება რუსთაველის მიმართ წარმო-

ჩინდება ლექსში „რუსთაველი პარიზში“, რომლის მიხედვით, პოეტის 

საიუბილეო თარიღის (დაბადებიდან 750-ე წლის) წელი გალაკტიონი-

სათვის სხვა წლებთაგან გამორჩეულია და მას ადარებს განსაკუთ-

რებულ კანდელს, „ელვარეს“, „წითელსა“ და „ბადრს“.  

                                                           
1 „ვეფხისტყაოსნის“ ტექტს ყველა შემთხვევაში ვიმოწმებთ 1966 წლის გამოცემიდან, 

თბილისი: „საბჭოთა საქართველო“ (ი.აბაშიძის, ალ. ბარამიძის, პ. ინგოროყვას, ა. შა-

ნიძის, გ. წერეთლის რედ.).  

 



248 
 

კანდელი თვალშეუდგამი ღვთაებრივი ნათლის სიმბოლოა; მისი 

ეპითეტები – აღვსილობის, ბრწყინვალებისა და დიდებულების აღ-

მნიშვნელი – რუსთაველის დიდებულების წარმოჩენას ემსახურება. ეს 

წელი, გალაკტიონის თქმით, „შარავანდედი არის მთელ დროთა“ (ტა-

ბიძე, 1966დ, გვ. 215). ამდენადაა რუსთაველი „ღვთაებრივი“ და ნათ-

ლის მფენელი.  

გალაკტიონი ქართული კულტურის და, ზოგადად, საქართვე-

ლოს სიდიადის წარმოსაჩენად არაერთ ლექსში ერთად მოიხსენებს 

ქართული სიტყვაკაზმული მწერლობის გამორჩეულ შემოქმედთ 

(შოთას, გურამიშვილს, ბარათაშვილს, ილიასა და აკაკის, ვაჟასა და 

ყაზბეგს) და ამ ჩამონათვალს მუდამ რუსთაველით იწყებს („ო, ნანა, 

ნანა, ნანა“, „ჩემო კარგო ქვეყანავ...“, „რა რიგ კარგია, სამშობლოვ...“ და 

სხვ.). ერთი ასეთი ლექსია „წიგნები ხალხს“, რომელშიც გალაკტიონი 

მტკვრის სანაპიროს ქართული ლიტერატურის წიაღად აღიქვამს. ამ 

„მძაფრ სანაპიროზე“ წარმოსახავს „ვეფხისტყაოსნის“ მოყმეს, რომელ-

საც გარემომცველი სივრცე უსმენს. ამ მოყმეში, შესაძლოა, ავთანდი-

ლიც და ტარიელიც მოიაზრებოდეს (კერძოდ, ავთანდილის „გალობა“ 

და ტარიელის „წყლის პირას“ ნახვა). ამდენად, გალაკტიონისათვის 

ყველა დროსა და სივრცეში რუსთაველი და მისი პოემა იხილვება. 

„შვიდ სახალხო მგოსანს“ ასახელებს გალაკტიონი ერთ უსათა-

ურო ლექსშიც („ჩემო კარგო ქვეყანავ...“) და მათ „ვარდ-ყვავილიან“ 

დროშებს, მშვიდობისა და მაისის დროშებს „უწვდის“, ფიცს დებს, რომ 

„არ უღალატებს“, მათს კვალს გაჰყვება და ამცნობს, რომ „მთელი 
მსოფლიოს ნახევარი ჩვენია!“ (ტაბიძე, 1972, გვ.127). გალაკტიონს 

სურს, რომ წინარე ეპოქათა შემოქმედებთან ერთად, რომელთა მხატვ-

რულ სიტყვას მისი „ქნარიც“ უერთდება, „ახალმა“ საქართველომ იზე-

იმოს „ახალი“ ცხოვრება, ძმობა და მშვიდობა; რომ ამ „მგოსანთა“ უკვ-

დავ პოეზიას ყველა დროსა და სივრცეში აქვს თავისი აწმყო და სამ-

კვიდრებელი. ამას ნათელყოფს ერთ ავტოგრაფში (D) დაცული 

ტაეპები – 

დაინგრევა ყველაფერი  
სიძველეთა დიდთა გარდა  

(ტაბიძე, 1972, გვ. 225). 
 

საინტერესოა კიდევ ერთი გარემოება, კერძოდ, ლექსის გამოქ-

ვეყნებულ ვარიანტში პოეტი „შვიდ მგოსანს სახალხოს“ და „დაფნის 

გვირგვინოსანს“ ახსენებს, თუმცა, ჩამონათვალში მხოლოდ ექვსია 



249 
 

დასახელებული. სავარაუდოდ, მეშვიდეში გალაკტიონი თავის თავს 

გულისხმობს, რადგან, როგორც აღინიშნა, პოეტი მათს შემოქმედებით 

გზაზე ღირსებით სვლას ეფიცება. ამ ლექსის ავტოგრაფის ვარიანტებ-

ში ამ ადგილას „ექვსი მგოსანი“ ფიქსირდება. ლექსის საბოლოო ვარი-

ანტში, როგორც ჩანს, ამ ექვს მგოსანს საკუთარი „ჩანგის გენია“ შეუ-

ერთა. ამავდროულად, ერთ ვარიანტში (E) გადახაზულია სტროფი, 

რომლის პირველ ორ ტაეპებში ამ მგოსანთა ჩამონათვალია, ხოლო 

ბოლო ორი ტაეპი ასე იკითხება – 
 

შენსს მაისს მოელოდნენ ექვსი დიდი მგოსანი 
რუსთაველი პირველი იყო ჩანგ-სხივოსანი (იქვე, გვ. 224). 
 

ამ ტაეპთა მიხედვით, ერთგვარად იცვლება ამ შემოქმედთა რო-

ლი. გამოდის, თითქოს, ისინი ოცნებობდნენ გალაკტიონის ეპოქის 

საქართველოზე, ვითარცა აღთქმულ ქვეყანაზე. საბოლოოდ, როგორც 

ჩანს, გალაკტიონმა ამჯობინა, რომ მათი სახელებით ყოფილიყო დამ-

შვენებული „სამაისო“ საქართველო. 

ლექსშიც „შოთასი, დავითიანის...“ ექვსი „სახალხო მგოსანი“ სა-

ხელდება, ავტოგრაფის ვარიანტებში კი იკითხება – „ხმა ჰქუხს გალაკ-

ტიონის“ და „ბრწყინავს გალაკტიონი“, ბოლოს კი – „ჩვენს შვიდ“ (ტა-

ბიძე, 1970, გვ. 304). ამ ლექსშიც გალაკტიონი საკუთარ თავს „დაფნის 

გვირგვინით მოსილ“ დიდ ქართველ პოეტთა შორის მოიაზრებს. 

პოეტის არქივში დაცულია უსათაურო ლექსი („რარიგ კარგია, 

სამშობლოვ...“), რომლის ყველა სტროფს რეფრენად გასდევს – „შოთა, 
ილია, აკაკი, ვაჟა!“ (ტაბიძე, 1972, გვ. 127). ლექსი ერთიანად შემო-

საზღვრავს საქართველოს სივრცეს (მტკვარსა და რიონს, კავკასიონს), 

მის ჯვარსახოვნებას, ჰორიზონტალურ („დაბლა“) და ვერტიკალურ 

(„მაღლა“) სფეროთა მიმართებას და ამ უკანასკნელს რწმენისა და თავ-

დადების გამომხატავი გარემოთი (სიონით, გორის ციხითა და ბახტ-

რიონით) წარმოაჩენს. ამ ყოველივეს მსჭვალავს პოეზია, რომელიც 

რუსთაველით იწყება.  

ქართული პოეზიის ცნობილი „ექვსი მწვერვალია“ დასახელებუ-

ლი ლექსშიც „თენდება... გათენდა“. გალაკტიონისათვის „ვეფხისტყა-

ოსანი“ სულიერი სიმშვიდის და ტყის იდუმალებასთან მიახლების 

განცდებს მიემართება. პოეტი მას წარსულის (ბავშვობის დროის) „გა-

ნახლების“ იმედს უკავშირებს. ამის საფუძველი, პოეტის თქმით, სიღ-

რმისეული ცოდნაა შოთას მხატვრული სიტყვისა, რომელსაც უცდომე-

ლად გამოარჩევს, „როგორც თეთრს შავში“. ლექსის სათაური მაჩვენე-



250 
 

ბელია იმისა, რომ გალაკტიონისათვის გათენება რუსთაველით იწყება 

და ქართველ შემოქმედთათვისაც იგი არის „გვირგვინად მუდამ პირ-
ველი, ტიტანი - შოთა!“ (ტაბიძე, 1968, გვ. 179). თუ შეიძლება ითქვას, 

ისაა ქართული ლიტერატურის „გათენება“.  

საინტერესოა აკაკი წერეთლის პოეზიის გალაკტიონისეული შე-

ფასება, რომელიც რუსთაველს უკავშირდება – 
 

არამედ თვით რუსთაველი, 
ვის გენია ჰქვია ძველი 
მას არ იუკადრისებდა, 
როს ქვეშ მოეწერა ხელი  

(ტაბიძე, 1971, გვ. 25). 
 

როგორც ჩანს, გალაკტიონისთვის აკაკი, რომელიც „ჩონგურს 

უთანაბრებს ქნარებს“ და „იშვიათი“, „რაღაც დიდის და მაღალის“, 

„ქართული ხმის“ მქონეა, რუსთაველის დონის სათქმელს ამბობს; ამ-

ბობს „მარგალიტების მთების დადგმით“ და, რაც მთავარია, დიდი 

სიყვარულით (როგორც სხვა ლექსში შოთაზე წერს – რუსთაველის 

ძალა, „არის გადმოხეთქილი სიყვარული“  – ტაბიძე, 1973, გვ.304). აქაც 

რუსთაველი „ძველი გენიაა“, რომლის ბადალ სიტყვას გალაკტიონის 

ეპოქის შვილი – აკაკი – ამბობს.  

თბილისში რუსთაველის ძეგლის გახსნას (მოქანდაკე მ. მერაბი-

შვილი) ეძღვნება გალაკტიონის ლექსი „ძეგლის გახსნა“, რომლის და-

საწყისის წყარო კ. ლომიძემ მოიძია, კერძოდ, აქ გალაკტიონის მიერ 

მოხმობილი „მგოსანი“ ჰ. ჰაინეა და, შესაბამისად, მისი სიტყვებია ცი-

ტირებული. ამავდროულად, კ. ლომიძის აზრით, ამ მგოსანში შესაძ-

ლოა, გალაკტიონი თავის თავსაც გულისხმობდეს. აღნიშნულს, მართ-

ლაც, მოწმობს შემდეგი ტაეპები – 
 

მაგრამ მარადის სათაყვანო 
დღეთ უსივრცოთა,  
როგორც ყველასთვის, ისე ჩემთვის  
ძეგლია: შოთა!“  (ტაბიძე, 1967, გვ. 132). 

 

„ძეგლი“ ამ შემთხვევაში ნიშნავს სათაყვანოს, სანიმუშოს, რომე-

ლიც უსასრულო, „უსივრცო“ დღეების წყებაში, მთელი საქართველო-

სათვის „უკვდავი სულია“. 



251 
 

ლექსში გალაკტიონი ცდილობს ძეგლის საზრისის ამოცნობას. 

მისი შეხედულებით, „გენიის უმართლესის“ შოთას გულზე დადებუ-

ლი ხელი „მრუდე“ „საუკუნეთ მისწრაფების“ გახსენების შედეგად აღ-

სარებაა „სუფთა სინდისისა“. აქ გალაკტიონი, შესაძლებელია, ზოგა-

დად წარსულის ტრაგიკულ ამბებს გულისხმობდეს, კონკრეტულად - 

ძველ ქართულ წყაროებში შოთას სახელის გაქრობა-ამოძირკვასაც, 

რასაც რუსთაველის „სუფთა სინდისს“ უპირისპირებს. „ლექსის ფინა-
ლი, რომელშიც „სუფთა სინდისია“ ნახსენები, ერთი მხრივ, ეხმაურება 
ნაწარმოების დასაწყისს – „მგოსნის“ სიტყვებს, რომელიც გამორიცხავს 
უსინდისოებთან ურთიერთობას, მეორე მხრივ კი, უკავშირდება 
გალაკტიონის ლირიკაში ამ პერიოდში არსებულ „ლიტერატურული 
სინდისის“ თემას, რომელსაც მისი არაერთი ნაწარმოები ეძღვნება“ 

(ლომიძე 2024, გვ. 36). 

გალაკტიონი მისთვის გამორჩეული და ერთადერთი „მხარის“, 

საქართველოს, დიდების წარმოჩენისას, მეტწილად, მხოლოდ და მხო-

ლოდ რუსთაველის სახელს იმოწმებს. ნიმუშად შესაძლოა, დავასახე-

ლოთ ლექსი „მთვარის ნაამბობიდან“. ლექსში ოცნებას სინამდვილე 

მოსდევს, წარსულს – აწმყო. „ოცნებათა შემოწმებისას“ გალაკტიონის 

ფიქრი მთვარეს სწვდება და მის ნაამბობს გვასმენინებს – 
 

რუსთაველი მახსოვს ბავშვი, 
ოცნებობდა ოქროს ნავში,  
მიცქეროდა და თან თრთოდა 
ვით ფოთოლი თრთის ნიავში 

(ტაბიძე, 1966დ, გვ. 263). 
 

ე. ხინთიბიძე ამ სტროფის ახსნას ცდილობს „ვეფხისტყაოსნის“ 

იდეურ-მსოფლმხედველობითი სამყაროს ევროპულ-ქრისტიანული 

აზროვნების პროცესთან მიმართების საფუძველზე – „...რუსთაველი 
ევროპულ-ქრისტიანული ცივილიზაციის ჩვენი თანამედროვე ეტაპის 
ბავშვობაა... იგი ოცნებობს ადამიანურ მდიდრულ ნეტარებაზე... უცქე-
რის მთვარეს, ანუ მინდობილია ზეცას, ტრადიციულ მითოსურ-ტრანს-
ცედენტურ რწმენას და რუდუნებით, პასუხისმგებლობით და შიშით... 
ოცნებობს“ (ხინთიბიძე, 2004, გვ. 129). 

რ. სირაძე პოემა „აჩრდილის“ პრობლემატიკის განხილვისას აჩრ-

დილის, ვითარცა საქართველოს მარადთანამდევი უკვდავი სულის, 

ნათქვამთან – „მახსოვს ფარნავაზ ჰაეროვანი“ – დაკავშირებით შენიშ-



252 
 

ნავს „(იქნებ, ამით იყო შთაგონებული გალაკტიონის სიტყვები: „რუს-

თაველი მახსოვს ბავშვი“) (სირაძე, 2008, გვ. 174). 

ამ სტროფთან დაკავშირებით, ვფიქრობთ, მარადისობასთან მი-

მართებითაა რუსთაველი „ბავშვი“, რომ მისი ოცნებები, პოემის დასას-

რულს სამოთხისეულ სურათს რომ ხატავს („და შიგან მათსა საბრძა-
ნისთა თხა და მგელი ერთად სძოვდეს“ – სტ.1582, 4), გალაკტიონის 

წარმოდგენით, მხოლოდ ოცნებებია, რომელთა გამოთქმაც და ზეცი-

საგან თანადგომის სურვილიც „თრთოლა“-კრძალვას იწვევს ზენაარის 

პირისპირ და „ოქროს საუკუნის“ პოეზიის „ოქროს ნავში“ მყოფ პო-

ეტში. ლექსის დასასრულიც, ალბათ, ამას მიანიშნებს – რუსთაველის 

ეპოქას გალაკტიონის ახალი საქართველოს „გაოქროსფერების“ სურა-

თი მოსდევს, ახალი „შრომითა“ და ახალი ოცნებებით.  

საინტერესოა, რომ გალაკტიონისაგან რუსთაველის „ბავშვობის“ 

აღნიშვნა ასევე გვხვდება ლექსში „შოთა რუსთაველი შავი ზღვის 

პირად“. „ზამბახივით ნაზი ბავშვი...“  (ტაბიძე, 1967, გვ. 207), – ამბობს 

რუსთაველი თავისი ცხოვრების იმ პერიოდზე, როდესაც სამშობლო-

დან გადაიხვეწა. ამავე ლექსში „ოქროს ნავებიც“ იხსენება – „რაღაც 
უცხო სიმსუბუქით მივყევარ სიმთ ოქროს ნავებს“ (იქვე). „ოქროს ნა-

ვები“ ჩნდება ლექსშიც „იშლებიან ყანები“ – „სიმაღლეებს მიჰყვება 
ფიქრი, ოქროს ნავებით“ (ტაბიძე, 1966ბ, გვ. 236). ვფიქრობთ, გალაკტი-

ონისგან რუსთაველის „ბავშვობის“ აღნიშვნა მისი სულის უმანკოება-

სიწრფელის, სიფაქიზისა და „სიმშვიდის“ გამოკვეთას ემსახურება, 

ხოლო სიმბოლო „ოქროს ნავები“, რომელიც ზემოაღნიშნულ ლექსებში 

ოცნებისა და ფიქრის სიმაღლეთაკენ სვლას უკავშირდება, პოეზიის 

საუფლოს უნდა გულისხმობდეს („სიმთ ოქროს ნავებს“). სამივე ლექს-

ში, ვფიქრობთ, აღნიშნული სიმბოლო ამ საზრისს მიჰყვება – რუსთა-

ველი ოცნებობს პოეზიაში, ფიქრი პოეზიით სიმაღლეებისაკენ ისწ-

რაფვის და გალაკტიონის ქნარის „სიმებს“ „უცხო სიმსუბუქე“ მოაქვს.  

გაკალტიონი ლექსში „შოთა რუსთაველი შავი ზღვის პირად“ 

სამშობლოდან გადახვეწილი რუსთაველის დაბრუნების წარმოსახვით 

სურათს ხატავს, შავი ზღვის სანაპიროს მომდგარი მოყმე როგორ ეგე-

ბება მშობლიურ მხარეს. როგორც ჩანს, გალაკტიონისათვის მისაღებია 

სამეცნიერო ლიტერატურაში გამოთქმული ზოგიერთი მოსაზრება 

რუსთაველის საქართველოდან გადახვეწის შესახებ. გალაკტიონი თა-

ვის პოეტურ წარმოსახვაში აცოცხლებს „ამაყი და სახე მკრთალი“ 

რუსთაველის სამშობლოსადმი სიყვარულს მისი თაყვანისცემითა და 

„სისხლის რუებრი“ ცრემლებით. აქვე ზოგად შტრიხებში იკვეთება 



253 
 

სამშობლოს მოშორებული რუსთაველის ბიოგრაფიული შტრიხები, 

გარემოებათა გამო ქვეყნისაგან მოწყვეტა და „სხვა ცხოვრების სხვა 

გარემოთ უცნობ ზვავში“ იძულებით „შეჭრა“, მისგან უცხო მხარეების 

მოხილვა და იქ სიბრძნის დაუფლება. გალაკტიონი რუსთაველის 

სიყვარულით, მონატრებითა და მადლიერებით სავსე სიტყვებს 

გვასმენინებს – 

ხამს შესწირო კაცმა თავი 
მხარეს – ედემს ამისთანას... 
მის ვეფხობას, მის სიუხვეს, 
სიყვარულს და ოქროს ხანას!  

(ტაბიძე, 1967, გვ. 207). 
 

თითქოს გალაკტიონიც ესწრება ამ შეხვედრას და ისმენს პოეტის 

სიყვარულის მონოლოგს, სამშობლოსათვის ერთგულებისა და თავგან-

წირვის აღთქმას. ქვეყნის მიმართ რუსთაველის ერთგვარ აღსარებას 

გალაკტიონი საკუთარ სათქმელად იხდის, რუსთაველი მისი მეორე 

პოეტური „მეა“. შესაბამისად, მშობლიური მიწის სიყვარულის სადი-

დებელში მისი სიყვარულით დაუტევნელი გრძნობა-განცდები მჟღავ-

ნდება. აქ „უთვალავი ფერით“ შემკული ქვეყნის ედემად აღქმა გალაკ-

ტიონის სუბიექტური განცდაა. პოეტი საქართველოს პიროვნულობით 

აღბეჭდავს და მისი შინაგანი ბუნების, თვისობრიობის მახასიათებ-

ლად ახალ სახექმნადობას – „ვეფხობას“– გამოკვეთს. „ვეფხობა“ აქ 

უშუალოდ რუსთაველის სახისმეტყველებას მიემართება და, ვფიქ-

რობთ, ქვეყნის შეუპოვარ ბუნებასთან ერთად მისი მშვენიერების გან-

ცდას ითავსებს. გალაკტიონისათვის „ვეფხობა“, როგორც ჩანს, საუკე-

თესოდ წარმოაჩენს ქართველთა ხასიათს და, ამდენად, იგი ზოგად-

ქართული სახების თავისებურებად წარმოდგება.  

გალაკტიონის პოეზიაში რუსთაველი არაერთ ლექსში მესხეთს 

უკავშირდება და „მესხ მელექსედ“ მოიხსენება. ლექსში „ვწერ ვინმე 

მესხი მელექსე“ გალაკტიონი საკუთარ თავს წარმოსახავს მესხ მელექ-

სედ, რომელიც მის შემოქმედებაში (და, ზოგადად, ქართულ სინამ-

დვილეში) თამარზე გამიჯნურებულ „დიდებულ“, „ღვთაებრივ“, „მზე-

თა მზე“ რუსთაველს განასახოვნებს. ეს ლექსი (ისევე, როგორც ლექსი 

„შოთა რუსთაველი შავი ზღვის პირად“) ერთგვარად წარმოაჩენს გა-

ლაკტიონის მეორე პოეტურ „მეს“. აქაც ხდება ლირიკული სუბიექტის 

ჩანაცვლება და ლექსის სტრიქონებში რუსთაველის ხმას გალაკტიონის 

სიტყვა ესისხლხორცება, „ებანება“ და ერთიანად „გამოისმის“ – 



254 
 

ვწერ ვინმე მესხი მელექსე, 
რაც კი მივლია მე გზები. 
ჯერ ლექსი მწვავდა, მერე მზე, 
ჯერ მზე და მერე ლექსები 

 (ტაბიძე, 1966დ, გვ.127). 
 

პირველი ტაეპი „ვეფხისტყაოსნის“ ეპილოგის პირველივე სტო-

ფიდანაა უცვლელად გადმოტანილი („ვწერ ვინმე მესხი მელექსე...“ – 

1583, 4). უნდა აღინიშნოს, რომ სწორედ ამ ტაეპის მიხედვით მეცნი-

ერთა ნაწილი რუსთაველს მესხად მიიჩნევდა. ეპილოგისეული ტაეპის 

ბოლო ნაწილი – „მე რუსთველისა დამისა“ – სამეცნიერო ლიტერატუ-

რაში სხვადასხვაგვარადაა გააზრებული; თუმცა, გამოკვეთილია შეხე-

დულება, რომ ამას წერს უცნობი მესხი მელექსე რუსთაველის დარად, 

მისი მიბაძვით. საინტერესოა, ის ფაქტი, რომ ხელნაწერის ერთ-ერთ 

ვარიანტში (C) მე-2-3 სტრიქონებს შორის გადახაზულია – მე რუსთვე-
ლისა და მისა (ტაბიძე, 1966დ, გვ. 353), რაც, როგორც ჩანს, ლექსში ისე-

დაც იგულისხმება. 

გალაკტიონი ამ სიტყვებით, შესაძლოა, რუსთაველის კვალობაზე, 

ერთიანად გამოთქვამდეს შოთასა და თავის სათქმელს, რომელიც 

დროსა და სივრცეს „გადასაზღვრავს“. ზემომოხმობილი სტროფის ბო-

ლო ორი ტაეპი, ვფიქრობთ, სიტყვამჭევრობასთან ერთად სხვა შინა-

არსსაც იტევს. მზითა და ლექსით „წვა“ შემოქმედებით წვასა და ხედ-

ვას უკავშირდება; იმ სიყვარულის მზიურ ცეცხლს, მელექსეს რომ 

დასწვავს და მსმენელსაც სულის გასამზევებლად ამ ცეცხლს რომ აზი-

არებს. თავად „ვეფხისტყაოსანს“ შემთხვევით ხომ არ უწოდებენ „მზი-

ურ პოემას“.  

გალაკტიონისათვის „შაირი“, პოეტური სიტყვა, „ნასროლი ისა-

რივით“ უნდა აღწევდეს მიზანს (რუსთაველით – „ლექსთა... თქმა და 

ხევა“); მისი ჰანგი ერთიანად უნდა იტევდეს „ქუხილსა“ და „რხევას“, 

„კვნესასა“ და დაისისებურ სიმშვიდეს („მოდაისარი“). მისთვის პო-

ეზია სიცოცხლეა, სუნთქვა და ჰაერია; პოეტური სიტყვა სულია 

ცხოველმყოფელი.  
 

შმაგი, ვით ვეფხვი დაჭრილი, 
მშობლიურ მთა და ველებზე, 
ვარ ოცნებისთვის გაჭრილი 
მე, ვინმე მესხი მელექსე 

(ტაბიძე 1966დ, გვ. 128),  



255 
 

– ამბობს გალაკტიონი და თავს (და „შეფარვით“ რუსთაველსაც, რო-

მელიც „ოცნებობდა ოქროს ნავში“) საქართველოს სიყვარულითა და 

პოეზიით „დაჭრილ ვეფხვად“ მოიაზრებს, „ვეფხისტყაოსნის“ გმირი-

ვით „ოცნებისათვის გაჭრილ“ მოყმედ. ზემოაღნიშნულს ცხადყოფს 

ჟურნალ მნათობში (1943, #4, გვ. 6) დაბეჭდილი ლექსის ბოლო სტრო-

ფის შემდეგი ვარიანტი – 
 

ვწერ ვინმე მესხი მელექსე, 
ველად გაჭრილის სადარი, 
ვერ ჰპოოთ მთა და ველებზე 
შოთას სამარე სად არი 

(ტაბიძე, 1966დ, გვ. 353). 
 

ამდენად, გალაკტიონი, როგორც „ვეფხისტყაოსნის“ ეპილოგის 

„ვინმე მესხი მელექსე“, რუსთაველის კვალობაზე წერს და მის მსგავ-

სად თავს გაჭრილ და „შმაგ“ მელექსედ სახავს, ხოლო შოთას „სამარის“ 

ვერმიგნება, ალბათ, ყველა დროსა და სივრცეში მის ყოფნას 

გულისხმობს.  

ლექსში „საუბარი ტალღებთან“ გალაკტიონი ხალხისაგან პოეტის 

დაფასება-დაუფასებლობის შესახებ საუბრობს, რაც თავად მისთვის 

სიკვდილ-სიცოცხლეზე გადის. აქაც გალაკტიონის მეორე პოეტური 

„მე“ რუსთაველია.  
 

ო, თავს მოიკლავს შოთა, 
თუ არ დაუკრეს ტაში 

 (ტაბიძე, 1968, გვ.79),  
 

– ამბობს პოეტი და ამ ფრაზებში რუსთაველის სახელს მიღმა გალაკ-

ტიონის წუხილი მოისმის. 

რუსთაველთან მიახლების, მასთან თანაზიარობის სურვილი 

ჩნდება ერთ უსათაურო ლექსში („ელვარე და ლომფერი...“), რომელსაც 

ავტოგრაფის ვარიანტებით სათაურებად აქვს – „ცხრათვალა“, „სიყ-

ვარული“, „რიცხვი ცხრა“, „ცხრა ოქტომბერი“ (ტაბიძე, 1966ა, გვ. 468). 

ლექსი რიცხვი 9-ის სიმბოლიკაზეა აგებული. რიცხვი ცხრა, როგორც 

ცნობილია, თავის თავში დასრულებულ ციკლს მოიცავს სამჯერადი 

გასამებით. იგი საკრალური რიცხვია, ჰარმონიის რიცხვი, რომელიც 

იდეის სრულყოფილებას გამოხატავს. სხვადასხვა ხალხთა რელიგი-

აში, მითოსსა და ფოლკლორში არსებობს ცხრა ცა, ანგელოზთა ცხრა 



256 
 

გუნდი, ცხრა ნეტარება, ცხრა მუზა, ცხრა ზღვა, ცხრა ძმა, ცხრა მთა, 

ცხრათვალა მზე და ა.შ. ლექსში ამ რიცხვთან დაკავშირებით მოხმო-

ბილია – ცხრათვალა მზე, ცხრამუხა, ცხრაწყარო, ცხრა სიყვარული, 

სატრფოს ნახვის დღე - 9 ოქტომბერი. ავტოგრაფის ერთ ვარიანტში (B) 

იკითხება, რომ თავად გალაკტიონი 9 ოქტომბერს დაიბადა, თუმცა, ეს 

სინამდვილეს არ შეესაბამება. შესაძლოა, ეს სიმბოლური ნათქვამი 

იყოს და მის „ახალ“ დაბადებაზე მიანიშნებდეს. აქვე გალაკტიონი მო-

იხმობს რუსთაველს – 
 

რუსთაველი - ხანია, 
ისიც ცხრა ანბანია...  

(ტაბიძე, 1966ა, გვ. 298-299). 
 

ამ შემთხვევაში გალაკტიონი „ანბანს“ უწოდებს ასო-ბგერებს, 

შესაბამისად, სიტყვა „რუსთაველი“ ცხრა ასო-ბგერისაგან შედგება. სა-

ინტერესოა, რომ ერთ ავტოგრაფში (B) სხვა ვარიანტი იკითხება - 
 

ცხრა ანბანია ხმა. რუსთაველი 
ცხრა ანბანია – გალაკტიონიც 

 (იქვე, გვ. 469). 
 

„ხმა“ აქ ბგერას უნდა ნიშნავდეს. სახელი „გალაკტიონი“ ცხრა 

ასო-ბგერისაგან შედგება. ამ აღნიშვნით პოეტი რუსთაველთან თავის 

მსგავსებას გამოკვეთს, რაც, სავარაუდოდ, ვითარცა „მეფისა და მგოს-

ნის“ მეფე-პოეტთან სასურველ სიახლოვეს „შეფარვით“ მიანიშნებს. 

ერთიანად ლექსში იკვეთება ცხრასთან დაკავშირებული მნიშვნელო-

ვანი მოვლენები – მზე, სივრცე (ცხრამუხა, ცხრაწყარო) და დრო (9 

ოქტომბერი), სიყვარული, სატრფო, პოეზია და რუსთაველი. 

გალაკტიონისა და მისი „ხანის“ რუსთაველთან და მის ეპოქასთან 

„მსგავსების“ წარმომჩენელია ლექსი „ეპოქა გალაკტიონის“ – 
  

იყო ბრწყინვალე შოთას ეპოქა, 
და იმის მსგავსად, ტიტანის ღონის, 
არა ამაოდ ჩვენს ხანას ჰქვია –  
ეპოქა დიდი, გალაკტიონის . 

(https://galaktion.ge/?page=Poetry&id=2764) 
 

როგორც ჩანს, გალაკტიონისათვის შოთა „ბრწყინვალეა“ და მისი 

„ტიტანური“ ნააზრევი – ეპოქის განმსაზღვრელი. მართალია, შოთას-

https://galaktion.ge/?page=Poetry&id=2764


257 
 

თან მიმართებით იგი საკუთარ თავს მოკრძალებით წარმოაჩენს, თუმც 

კი „დიდი ეპოქის“ საკუთარ („გალაკტიონის“) ეპოქად მიჩნევა „მგო-

სანთ სითამამედ“ და მეფე-პოეტად წარმოდგენას უხსნის გზას.  

ლექსიც „ო, ქვეყნიურო სამოთხე“ გალაკტიონის რუსთაველთან 

მიმართებას წარმოაჩენს, მხოლოდ განსხვავებული ნიუანსით – 
 

და ყველა ერთად: ცა, ზღვა, მთა 
ჩვენი ველისა და წყალის, 
ლექსია რუსთაველის და, 
გალაკტიონის საწყალის  

(ტაბიძე, 1972, გვ. 123). 
 

გალაკტიონი, ერთი მხრივ, რუსთაველისა და საკუთარ შემოქმე-

დებას მთელი სამყაროს განმასახოვნებლად მიიჩნევს, რითაც ეთანა-

ტოლება რუსთაველს, მეორე მხრივ, „შეფარულ“ თავმდაბლობას (ვფიქ-

რობთ, ერთგვარი იუმორითაც) იჩენს და „დიდებული შოთას“ გვერ-

დით თავს „საწყლად“ წარმოაჩენს.  

ლექსი „მესხის გამოხედვა“ კვლავაც ქართველის საამაყო („ამა-

ყობდა ქართველი“) „ერთ ვინმე მესხს“ – რუსთაველს – უკავშირდება. 

აქ რუსთაველი, ზოგადად, ქართველთა სახებადაა წარმოდგენილი. 

გალაკტიონი „ვინმე მესხის“ შორეულ მემკვიდრეებშიც მის „ტიტანი-

ურ“ ძალას შეიგრძნობს.  
 

იმ გამოხედვით არეებს 
უკვდავი ცა მიესხურათ, 
ვეფხვების შემოგარეებს 
სხვა ვერვინ იტყვის მესხურად  

(ტაბიძე, 1966დ, გვ. 198). 
 

შოთას „მზიურ გამოხედვაში“, რომელიც, პოეტის თქმით, სიწრ-

ფელითა და სიმართლითაა გამორჩეული, გალაკტიონი სიბრძნეს, 

ცადაწევნილ სიყვარულს, „ტკბილ-ქართულს“, გაუტეხელ მეომრულ 

სულს ხედავს. ეს ყოველივე ქართველთა ეროვნულ მახასიათებელად 

განიცდება – „ქართველში გამოხედვაა იმ ერთი ვინმე მესხისა (იქვე). 

ავტოგრაფის ვარიანტში (B) პირველად ყოფილა „ჩემშიც ხომ“, შემდეგ 

– „მასშიც ხომ“, ბოლოს – „ქართველში“ (ტაბიძე, 1966დ, გვ. 414). ამდე-

ნად, გალაკტიონი შოთას ზოგადქართულ სახე-ხასიათად წარმოსახავს.   



258 
 

ი. კენჭოშვილის აზრით, „ლექსში ,,ვწერ ვინმე მესხი მელექსე“ 
(1936) და „მესხის გამოხედვა“ (1940) წარსული, კერძოდ, რუსთაველი 
დანახულია როგორც მარადიული აწმყო. ამ ორი ლექსის ერთიანობის 
განცდას ხელს უწყობს მათში გამოყენებული საზომის, რითმებისა და 
სტროფების ერთგვაროვნება და ,,ვინმე მესხის“ დანახვა ყველა დრო-
ისა და ყოველთა ქართველთა პროტოტიპად...“ (კენჭოშვილი, 1999, გვ. 

197). 

გალაკტიონი კვლავ უბრუნდება მესხი პოეტის შესხმას და „მეს-

ხის გამოხედვას“ „ისევ მესხის გამოხედვა“ მოსდევს. პოეტის წარმოდ-

გენით, რუსთაველი მრავალი ქარტეხილის, ომებისა და სიკვდილის 

მომსწრეა, „ოქროსფერი წლების“ მნახველიც. რაც მთავარია, შოთა ყო-

ველივე ამის „ბრწყინვალედ გამომსახავია“. ამიტომაა „დიდებული“, 

„უკვდავების მატარებელი“, საქართველოს „მშვენება“, „ერის სიქადუ-

ლი“, „მზეთა მზე“ და „ღვთაებრივი“ (გალაკტიონი, 1966დ, გვ.198). 

შოთა გალაკტიონისათვის არა „ობოლი მარგალიტის“, „მარგალიტთა 

დიდთა მტევნის“ გამომღებია, ხოლო მისი პოეტური სიტყვა („სიტყ-

ვათ... შადრევანი“), „ცემა ჩოგანთ შნოთა“ (რაც რუსთველისეული 

„ხელ-მარჯვედ სცემდეს ჩოგანსა...“ გარდათქმაა) „ოქროდ“ განიცდება. 

გალაკტიონის თქმით, რუსთაველი თავისი უსაზღვრო სიყვარულითაა 

„მზეთა მზე“ და ღვთაებრივი. ეს საქართველოს სიყვარულია, თამარის 

სიყვარულია, „ვეფხისტყაოსნის“ სიყვარულია.  

რუსთაველი-მესხი და ვეფხვის სახე-სიმბოლო გალაკტიონის 

კიდევ ერთ ლექსში – „მესხეთ-ჯავახეთი“– წარმოჩინდება. გალაკტი-

ონი „ვეფხისტყაოსნის“ სიტყვას შეეხმიანება და ამ კუთხეს საქართვე-

ლოს „სახეს“, მის „ფერს“ უწოდებს. აქვე პოეტის ნატვრა-ოცნებაც ჩანს: 
 

ამოძრავდეს მთა და ქედი, გამობრწყინდეს ქართლის ბედი, 
ახმაურდეს ვეფხი მეტი, მეტის ძალით და იმედით – 
დღეგრძელობდეს მესხი, თან ის მესხი უახლოეს ხანის, 
მესხი „ვეფხისტყაოსანის“, მესხი – მესხეთ-ჯავახეთის!  

(ტაბიძე 1968, გვ. 232). 
 

ლექსში „ვეფხვი“ და მისი „ხმაური“ ქართველ კაცს მიემართება 

და ვეფხვებრი სიძლიერის, შემართებისა და იმედით აღვსების ნატ-

ვრას უკავშირდება. „ვეფხი“, ერთგვარად, წარსულისა და აწმყოს გამა-

ერთიანებელი სახეა, ქართველის სახე-ხასიათი, რომელიც „ვეფხის-

ტყაოსნის“ „მესხი“ რუსთაველისა და გალაკტიონის თანადროულ მეს-

ხეთ-ჯავახეთის მკვიდრთა სისხლხორცეულ კავშირს გულისხმობს. 



259 
 

ზემოგანხილულიდან როგორც ჩანს, რუსთაველი გალაკტიონის 

პოეზიაში ძველი და ახალი ეპოქის სათქმელ-საფიქრალს უკავშირდე-

ბა. ლექსების ერთი ნაწილი მისი სიდიადის, ზეაღმატებულობის, 

შეუდარებლობის წარმოჩენას ეძღვნება და მარადისობას უსწორებს 

თვალს; რიგ შემთხვევაში, ძველ რუსთაველს ახალი რუსთაველის 

გამოჩენის სურვილი და მისწრაფება ენაცვლება, რაც მისი თანადრო-

ული ეპოქის „ახალი“ პოეტის სახე-იდეის გამოძერწვა-ქმნადობითაა 

გამოწვეული. 

ლექსში „ჩვენი ელვარე ოქროს ეპოქა“ „ვეფხისტყაოსანი“ გალაკ-

ტიონისათვის „რევოლუციონურს, ჯერ არნახულს, ჯერ არგაგონილს“ 

საქართველოს იმ აწმყოს უკავშირდება დიდი სიახლის, ახალი ცხოვ-

რების დასაბამის იმედი რომ ახლავს, სიკეთის, ბედნიერების რწმენის 

აღსავსეობის შეგრძნებას რომ ბადებს. თუ სასულიერო მწერლობის 

„ეპოქა დამთავრდა დიდი“ და რუსთაველი ახალ მხატვრულ სინამ-

დვილეს ახალი მსოფლმხედველობით ამკვიდრებს „ოქროს საუკუნე-

ში“, გალაკტიონის „ოქროს ეპოქაში“ უდიდესი ნებისყოფითა და წარ-

მოუდგენელი, „უაღრესი“ გმირობით აღსავსე „რევოლუციონური“ რე-

ალობა დაასრულებს „ძველის ნგრევას“ და „ქმნის სულ სხვა ახალ 

ვეფხისტყაოსანს“ (ტაბიძე, 1966გ, გვ.121). პოეტის თქმით, „გარდატე-

ხათ უდიადესი აზრის“ ხორცშესხმას „სხვა, ახალი „ვეფხისტყაოსანი“ 

შეძლებს. გალაკტიონისათვის, როგორც ჩანს, რუსთაველის პოემა ვერ 

შეძლებს იმ ძვრათა ასახვა-გადმოცემას, რაც მისმა თანადროულმა 

ეპოქამ მოიტანა.  

ამავე ციკლიდანაა ლექსი „მხურვალე სალამი პროლეტარ მწერ-

ლებს“, რომელშიც „ვეფხისტყაოსანი“ მხოლოდ და მხოლოდ მაღალი 

პოეზიის სფეროა და მას ცხოვრებასთან კავშირი არ აქვს; იმ 

ცხოვრებასთან,  
 

როცა ცხრაას ჩვიდმეტის ცეცხლოვანი ბზრიალა 
დატრიალდა და ქვეყნის თავზე გადიგრიალა 

(ტაბიძე, 1966გ, გვ. 383). 
 

გალაკტიონის თქმით, „ცეცხლისმფრქვეველი კლასისა“ და წითე-

ლი დროშების სამყაროში ახალი რეალობა ქმნის ახალ ცხოვრებას (რო-

მელიც ძველს არ ჰგავს) და ახალ აზროვნებას, რომელიც აუქმებს 

ძველს და ახალ დებულებებს გამოკვეთს – 

 

 



260 
 

დამტკიცდა ისიც, რომ 
ცხოვრება არ არის  
ვეფხიტყაოსნური 
რითმათა მთოვარება 

 (ტაბიძე, 1966გ, გვ. 384). 
 

ამ „დებულების“ კვალობაზე, როგორც ჩანს, შოთა რუსთაველის 

პოემა, რომელიც „საღმრთო საღმღთო გასაგონი, მსმენელთათვის დი-

დი მარგია“ (სტრ. 12, 2), იმ ეპოქისთვის „უცხოა“. მისი „რითმათა მთო-

ვარება“, რომელიც, სავარაუდოდ, სიმწყობრეს, ჰარმონიას, ადამიანის 

ახალ იდეალს მიემართება და არა მხოლოდ ლექსთწყობას, „არ არის 

ცხოვრება“, „რევოლუციონური“ ცხოვრება, რომლისთვისაც „არყოფნა 

არის ცა“ და არა „რომელმან შექმნა სამყარო...“. 

რუსთაველისა და „ვეფხისტყაოსნის“ შესახებ სხვაგვარი აზრია 

გამოთქმული ლექსში „ისტორიის ახალი გვერდი“, რომელიც კვლავაც 

განადიდებს ოქტომბრის რევოლუციის შედეგად „ამომსკდარ წყარო 

ანკარას“, მიწასა და ცას რომ მოჰფინა ჯერარსმენილი აღტაცება (ტაბი-

ძე, 1966დ, გვ. 360). გალაკტიონი საუბრობს წინანდელ საქართველოში 

„ისტორიულად არწარმავალ“ შურსა და მტრობაზე, რომელიც ბნელს 

ჰფენდა, „შხამავდა“ ყოვლგვარ ნათელს – 
 

ის ანადგურებს ვეფხისტყაოსანს, 
რომ რუსთაველის ჩაკლას გენია  

(ტაბიძე, 1966დ, გვ. 138) 
 

ავტოგრაფში (B) აღნიშნული ტაეპები გალაკტიონს სხვაგვარადაც 

შეუთხზავს, თუმცა გადაუხაზავს კიდეც, კერძოდ – „ის აბნელებდა 
მზიურ გენიას“, „მისთვის მზიური ხალხის გენია“ (იქვე, გვ. 361). პო-

ემის განადგურებაში, სავარაუდოდ, გალაკტიონი გულისხმობს პოემის 

დევნას და ცნობას მისი დაწვის შესახებ, რომელსაც, სამეცნიერო ლი-

ტერატურის ადრეულ ეტაპზე ანტონ I-ს უკავშირებდნენ. ამდენად, 

გალაკტიონისათვის „თვალწარმტაცი ახალი ხანა“, რომელიც სიცოცხ-

ლის ფარულ ძალებს გრძნობს და „მაღლა-მაღლა“ იწევს, ქმნის ისტო-

რიის ახალ გვერდს. როგორც ჩანს, პოეტის აზრით, მისი ეპოქა პოეზი-

ას და შემოქმედთ სათანადო პატივს მიაგებს.  

ლექსში „როგორც წუხილი არაგვის კიდის“ წარსულის გახსენება 

პოეტისათვის არაგვის კიდის განცდებს, სატკივარ-წუხილს, ფაზისის 

ზვირთთა სწრაფ, „ჩქარ“ დინებას უკავშირდება და, ერთგვარად, მათ-



261 
 

თან ასოცირდება. დროთა ცვლა თაობათა ცვლაა და სწორედ ესაა ამ 

წუხილის საზრისი. აქვე, კითხვის ფორმით (რაც, ერთგვარად, სინანუ-

ლის გამომხატველია) იხსენება რუსთაველი, ვითაცა გარდასულ დღე-

თა მკვიდრი – „და რუსთაველიც იმ დღის არ არის?!“ (ტაბიძე, 1966ბ, 

გვ. 239). გალაკტიონი ამ რამდენიმე სახასიათო შტრიხით თითქოს 

შემორკალავს წარსულის მიმართ აღძრულ მძაფრ შეგრძნებებს და ამ 

სიმძიმეში რუსთაველის გახსენება სიდიადის, ამაღლებულობისა და 

მშვენიერების განცდებით უნდა აღავსებდეს ისტორიას, „სანახაობათა 

რიდის“ ცვლით რომ ხასიათდება. თუმცა, ლექსში რუსთაველი ძველი 

დროის წასვლის „ეფემერიდის წუხილთან“ ასოცირდება.  

ლექსში „ჩვენი დრო ისევ რუსთაველს ელის“ წარმოჩინდება რუს-

თაველის პოემის გალაკტიონისეული რეცეფცია და ინტერპრეტაცია, 

რომელიც, ვფიქრობთ, სამეცნიერო ლიტერატურაში გამოთქმულ ზო-

გიერთ შეხედულებას მიჰყვება. აქ „ძველი სასახლე“ ძველ დროზე 

მიანიშნებს და, როგორც ლექსიდან ირკვევა, ეს რუსთაველისა და 

თამარის დროა. ლექსში მთავარ პერსონად ვეფხვის ტყავებით დამშვე-

ნებული ავთანდილი წარმოდგება –  
 

ძველ სასახლეში ვეფხვის ტყავებით 
ფარავდა ვინმე გობელენს, მანდილს, 
შვენოდა იგი ფერ აყვავებით 
აქ სადარბაზოდ მოსულ ავთანდილს 

(ტაბიძე, 1966ბ გვ. 199). 
 

„უხმო დროს“ გახსენებისას გალაკტიონის წარმოსახვაში „რეტ-

როსპექტივით“ ჩნდება თამარი, რომლის სახე, ჩვეულებისამებრ, დი-

დებულებითა და ბრწყინვალებით არაა წარმოდგენილი, „ლანდივით 

სიჩუმე“ ახლავს და „გამშრალთა ცრემლთა ნაწამწამარი“ კვალი ამჩნე-

ვია. ლექსის მიხედვით, როგორც ჩანს, რუსთაველს ავთანდილი განა-

სახოვნებს. მას, „არაბეთიდან მოსულ მონას“, „მცოდნეს ჰაფიზის, 

მცოდნეს გაზელის“, თამართან „ფარისი და სპარსეთიდან ლექსების 

კონა“ მიაქვს. სიყვარულის არაბი „მონის“ ამგვარი გააზრება თავად 

რუსთაველს „შეშვენის“, სპარსულ-არაბული პოეზიის მცოდნესა და 

თამარისადმი „არ-ავად გამორჩეულ“ ქებათა მთქმელს, „მისთვის 

გულ-ლახვარ-სობილს“. გალაკტიონის მიერ ავთანდილის სახეში რუს-

თაველის წარმოდგენა მიჰყვება სამეცნიერო ლიტერატურაში გამოთ-

ქმულ მოსაზრებებს, რომ პოეტი თავის სახე-„ფერად“ ტარიელს ან 

ავთანდილს სახავს.  



262 
 

ვეფხვისა და ვეფხისტყაოსნობის ავთანდილთან მიმართება წარ-

მოჩენილია თეიმურაზ I-ის ნათარგმნი თხზულების „მიჯნურთ ამბავი 

იოსებისა და ზილიხანისა“ შესავალში. აქ აღნიშნულია ავთანდილის 

თავდადება ტარიელისადმი  – „ძებნა, უპოვა მზე ლომსა, თვით მიხვ-

და ვეფხი მთვარესა...“ (თეიმურაზ I, 1933, გვ. 62). (გავიხსენოთ, ნეს-

ტან-ტარიელის ქორწილში ფრიდონმა ავთანდილს შავ-ყვითლით „რე-

ული“ „საჯდომი“ დაუდგა, რაც, სიმბოლურად, მისი ვეფხისტყაოსნო-

ბის მიმანიშნებელია). ზემოაღნიშნული თეიმურაზ მეფის პოემის სიღ-

რმისეული წვდომის მაჩვენებელია.  

გალაკტიონი ზემომოხმობილ ტაეპებში, როგორც ჩანს, სხვადა-

სხვა მინიშნებებს (კოდებს) დებს. ლექსთა სპარსეთიდან ჩამოტანის 

აღნიშვნაც, ვფიქრობთ, არაა შემთხვევითი. ეს პოემის „სპარსულ ამ-

ბად“ მიჩნევის გამოძახილი უნდა იყოს, თუმცა, იქვე „ლექსების კონის“ 

ხსენება, სულხან-საბას „სიტყვის კონის“ კვალობაზე, ქართულ სინამ-

დვილეს, „ქართულად ნათარგმანებს“ უნდა გულისხმობდეს. რაც შე-

ეხება „მცოდნეს გაზელის“, როგორც ცნობილია, „გაზელის“ (ღაზალის/ 

ყაზალის) სრულყოფილება არაბულ-სპარსული პოეზიაში ჰაფეზის 

სახელს უკავშირდება. ალბათ, ამიტომაცაა, ლექსში ჰაფეზი და „გაზე-

ლი“ ერთად დასახელებული. ღაზალის ლირიკული გმირი, როგორც 

ცნობილია, უპირისპირდება სატრფოს, ბედს, ამქვეყნიურ მწუხარება-

დარდს, ასევე - მბრძანებელს, ღმერთს. ლირიკული გმირი ცდილობს, 

შეერწყას თავისი ვნებისა და ოცნების ობიექტს, გადალახოს მათ შო-

რის არსებული უფსკრული. ეს წინააღმდეგობა არასოდეს დაიძლევა. 

შესაძლოა, გალაკტიონთან „გაზელის“ ეს შინაარსიც „შეფარვით“ ნათ-

ქვამი იყოს და „უწყალო ჯიქი“-თამარისადმი „მისთვის მკვდარი“ 

რუსთაველის „ვერ მიახლების“ მიმანიშნებელი. 

ლექსის ასეთი დასასრული და, შესაბამისად, სახელწოდება, 

ვფიქრობთ, მიემართება მოლოდინს სხვა, „ახალი“ რუსთაველის გამო-

ჩენისა, რომელიც „ჯერ არ ნახულ“ სინამდვილეს, „რევოლუციონურ 

საქართველოს“ ქებით შეამკობს და განადიდებს, გულისგასაგმირ 

„ლექსთა ტკბილთა“ გამოთქვამს და, სავარაუდოდ, იმა ქვეყნის მპყრო-

ბელთა („ვის მორჩილობს ჯარი სპათა, მისთვის ვხელობ, მისთვის 
მკვდარი“ - სტრ. 8,3) „მათად საქებრად“ „ბრძანებასაც“ შეასრულებს, 

„არ-ავად გამორჩეულ“ ხოტბას უძღვნის („საქმე ვქმენ საჭოჭმანები“). 

გალაკტიონის ამ ფრაზაში – „ჩვენი დრო ისევ რუსთაველს ელის“ – 

ისიცაა გაცხადებული, რომ ჯერ არაა გამოჩენილი ასეთი რუსთაველი 

და, შესაბამისად, პოეტი მომავალ რუსთაველში თავის თავს არ მოი-



263 
 

აზრებს (მიუხედავად იმისა, რომ საკმაოდ ბევრი ლექსი აქვს მიძღვნი-

ლი „ახალი“ და „რევოლუციური“ საქართველოსათვის).  

მსგავსი აზრი იკითხება ლექსში „*** სამშობლო ჩემი ხმაურობს“, 

რომელშიც გალაკტიონის ეპოქის საქართველო რუსთაველის სადარ 

მგოსანს ელის – „მგოსანი შოთას სადარი, დიდებით სადიადარი – სად 
არი დიდი მგოსანი?“ (https://galaktion.ge/?page=Poetry&id=3216). 

აღნიშნულ საკიხზე მსჯელობისას ზ. შათირიშვილი დასძენს: 

„მაშ ასე, ა ხ ა ლ ი  რ უ ს თ ა ვ ე ლ ი ,  ჩვენი აზრით, ესაა როგორც 
თავად ახალი პოეტი, რომელიც რუსთაველს გაუტოლდება, ისე  
ა ხ ა ლ ი  ა პ ო კ ა ლ ი პ ტ უ რ - მ ე ს ი ა ნ ი ს ტ უ რ ი  ნ ა რ ა ტ ი ვ ი  
(„რუსთაველი“ კი არის „ძველი“ – კლასიკური, მაგრამ ასევე მესი-
ანისტური ნარატივი) (შათირიშვილი 2004, გვ. 154) და „რევოლუცი-
ური ეპოქა ელის „ა ხ ა ლ  რუსთაველს“, ახალ რევოლუციურ პოეტს 
და „ახალ ნარატივს“ (რუსთაველი, ცხადია, მეტონიმიურად პოემასაც 
აღნიშნავს)“ (შათირიშვილი 2004, გვ. 156). 

საინეტერესოა ის ფაქტი, რომ გალაკტიონის ავტოგრაფის ერთ 

ვარიანტში (B) ბოლო ტაეპი – „ჩვენი დრო ისევ რუსთაველს ელის“ – 

გადახაზულია და მის ნაცვლად წერია – „მაგრამ ამ დღეებს კვლავ 

აღარ ელის“, ხოლო C ვარიანტში შეცვლილია სათაური – „დენდიზმი 

XII საუკუნეში“. ლექსის ზემოაღნიშნული დასასრული, განსხვავებით 

მისი საბოლოო სახელწოდებისაგან, პესიმისტურია და ერთგვარი 

სინანულიც ვლინდება; სურვილი კი არის, მაგრამ მოლოდინი – არა. 

რაც შეეხება შეცვლილ სათაურს – „დენდიზმი XII საუკუნეში“, მასში 

ერთგვარი ირონია ჩანს, რომელიც გალაკტიონის მიერ წარმოჩენილ 

„რეტროსპექტივის“ შინაარსს მიემართება, თუმც კი ლექსის კითხვისას 

ეს არ იგრძნობა. ყოველ შემთხვევაში, ლექსის ავტორგრაფის ვარიან-

ტის სახელწოდებაში ავთანდილ-რუსთაველის სახით წარმოჩენილი 

პიროვნება და მისი საქმე ახალი დროებისათვის დენდიზმად აღიქმება.  

საყოველთაო ნგრევის, ქაოსის, მეორედ მოსვლის სურათს ხატავს 

ლექსი „კოსმოსური ორკესტრი“, რომელიც ვულკანური „ბოლებისა“ 

და ზვირთების ხმაურით, რღვევითა და გამაყრუებელი გუგუნით 

იხილვება და ისმინება, ერთიანად რომ შესძრავს კაცობრიობას და „ერ-

თადერთ, მძლავრ მუსიკად!“, კოსმიურ მუსიკად გამოისმის. გალაკტი-

ონი ელის „ძველთა დროთა დუღილის“ ვერგადარჩენას. ლექსის მი-

ხედვით, ნგრევა! ახალ ტოლების არის შემოქმედება (ტაბიძე, 1966ბ, გვ. 

208). ამ ქაოსში ახალი დღის „შემოჭრა“ პოეტების უკეთესი წყების 



264 
 

(იქვე, 209), „ახალგაზრდა სკოლის“ „ხმაურს“ უკავშირდება – ამ ქაოსი-
დან მოევლინა ახალი მუზა (იქვე, გვ. 207). 

ლექსში ძველისა და ახლის, ნგრევისა და შენების კონტრასტის 

ფონზე ამოიზრდება რუსთაველის სახება. მსოფლიოს ყველა შემოქ-

მედთაგან მხოლოდ მას შეუძლია ხსნა – 
 

ყველა სახელებში მხოლოდ რუსთაველი 
იხსნის განსაცდელით მრავალ საუკუნეს, 
იგი უძლევია და მზის ის თაველი, 
რომელს მონობისთვის გზა ვერ გაუღუნეს 

(ტაბიძე, 1966ბ, გვ. 209). 
 

აქ გალაკტიონი რუსთაველს გამოარჩევს „უძლეველობით“, რაც, 

სავარაუდოდ, ეპოქათა ქარტეხილებს გადარჩენილი, ფოლადივით 

ნაწრთობი და, ამავდროულად, უფაქიზესი სულის (სილბო ჰქონდა 
ნაქსოვისა და სიმტკიცე - ნაჭედისა – სტრ.1137,4), „ვეფხისტყაოსნის“ 

უკვდავებას მიემართება. პოეტისთვის რუსთაველის „გენია“ მისი 

თავისუფლებაა, სიყვარულით, რწმენითა და იმედით, სიკეთითა და 

სიბრძნით გამშვენებული, „თაველის“ ერთსულოვნებით შეკრული, 

რომელიც შეუძრავია, ვით „ცის სვეტები“. განსხვავებით ზემოგანხი-

ლული ლექსებისა, რომლებშიც „ახალი“ რუსთაველი (ან მისი მოსვლა) 

იხილვება, „კოსმოსურ ორკესტრში“, ვფიქრობთ, რუსთაველი მედი-

უმია, მიწაზე მყარად მდგარი და ცას მიბჯენილი, ძველის მემკვიდრე 

და ახლის მშობელი, ჰორიზონტალურ და ვერტიკალურ დრო-სივ-

რცეთა გადაკვეთის შუაგულში მდგარი. ამიტომაცაა მხსნელი და 

გადამრჩენი.  

ზ. შათირიშვილის აზრით, სწორედ ეს თვისება – მესიანურობა 
(ხსნა და გადარჩენა) აერთიანებს როგორც “ძველ”, ისე “ახალ” ნარატი-
ვებს (შათირიშვილი 2004, გვ. 158). 

ლექსის დასასრულს კვლავაც რუსთაველთან შეხმიანებაა. რუსთ-

ველურ განსახოვნებას „უცხო მოგონებათა“ წყება აღძრავს -  
 

ქარი დგება, ეხლა შამბში 
განისვენა ლომმა 

(ტაბიძე, 1966ბ, გვ. 210). 
 

„ვეფხისტყაოსნისეული“ რემინისცენცია კოსმიური ორკესტრის 

მრავალ და საშიშ ხმიანობაში სიმშვიდის, გარინდების, სიწყნარის გან-



265 
 

ცდას ბადებს, რომელსაც „ერთი სიმის“ ჰანგი და სერაფიმის გამოჩენა 

მოჰყვება. თუმცა, ლექსის დასასრულს გალაკტიონი კვლავაც „მსოფ-

ლიო ნგრევის“, აპოკალიპსის, მოლოდინშია, რომელიც ახალ შემოქ-

მედთ და ახალ შემოქმედებას მიემართება. 

გალაკტიონის პოეზიის შესწავლის შედეგად გამოიკვეთა, რომ 

რუსთაველის სახება-სახელი მის შემოქმედებაში, ძირითადად, სამი 

ასპექტითაა წარმოჩენილი, კერძოდ, რუსთაველის პერსონის მნიშვნე-

ლოვნება, რუსთაველი – საქართველოსა და ქართველი ხალხის სახე-

იდეა (აქვე – რუსთაველი „მესხი მელექსე“) და „ახალი რუსთაველის“, 

როგორც ახალი ეპოქის „ახალი“ პოეტის იდეალის სახექმნადობა. 

 
გამოყენებული ლიტერატურა: 

 

თეიმურაზ I (1933). თხზულებათა სრული კრებული, ტექსტი, გამოკვლევა 

და ლექსიკონი ალ. ბარამიძისა და გ. ჯაკობიას რედაქციით, თბილი-

სი: „ფედერაცია“.  

კენჭოშვილი, ი. (1999). გალაკტიონ ტაბიძის პოეტურ სამყაროში, თბილისი. 

ლომიძე, კ. (2004). ,,ვეფხისტყაოსნის“ რეცეფცია ქართველ მოდერნისტთა პო-

ეზიაში, ფილოლოგიის დოქტორის (Ph.D.) აკადემიური ხარისხის მო-

საპოვებლად წარმოდგენილი დისერტაცია.   

https://www.tsu.ge/assets/media/files/48/disertaciebi_2025/Kote_Lomidze.pdf 

რუსთაველი, შოთა. (1966). „ვეფხისტყაოსანი“, თბილისი: „საბჭოთა საქართვე-

ლო“ (ი.აბაშიძის, ალ. ბარამიძის, პ. ინგოროყვას, ა. შანიძის, გ.წერეთ-

ლის რედ.).  

სირაძე, რ. (2008). კულტურა და სახისმეტყველება, თბილისი: „ინტელექტი“. 

სულავა, ნ. (2002). გალაკტიონის ვარდთმეტყველება, „გალაკტიონოლოგია“, 

I, 137-143.  

ტაბიძე, გ. (1966ა). თხზულებანი თორმეტ ტომად, I, თბილისი: „საბჭოთა 

საქართველო“. 

ტაბიძე , გ. (1966ბ). თხზულებანი თორმეტ ტომად, II, თბილისი: „საბჭოთა 

საქართველო“. 

ტაბიძე , გ. (1966გ). თხზულებანი თორმეტ ტომად, III, თბილისი: „საბჭოთა 

საქართველო“. 

ტაბიძე , გ. (1966დ). თხზულებანი თორმეტ ტომად, II, თბილისი: „საბჭოთა 

საქართველო“. 

ტაბიძე , გ. (1967). თხზულებანი თორმეტ ტომად, V, თბილისი: „საბჭოთა 

საქართველო“.  

ტაბიძე , გ. (1968). თხზულებანი თორმეტ ტომად, VI, თბილისი: „საბჭოთა 

საქართველო“.  

https://www.tsu.ge/assets/media/files/48/disertaciebi_2025/Kote_Lomidze.pdf


266 
 

ტაბიძე , გ. (1970). თხზულებანი თორმეტ ტომად, VIII, თბილისი: „საბჭოთა 

საქართველო“. 

ტაბიძე , გ. (1971). თხზულებანი თორმეტ ტომად, VIII, თბილისი: „საბჭოთა 

საქართველო“.  

ტაბიძე , გ. (1972). თხზულებანი თორმეტ ტომად, IX , თბილისი: „საბჭოთა 

საქართველო“.  

ტაბიძე , გ. (1973). თხზულებანი თორმეტ ტომად, X, თბილისი: „საბჭოთა 

საქართველო“. 

ტაბიძე, გ. გალაკტიონის შემოქმედება.  

(https://galaktion.ge/?page=Poetry&id=2764) 

ტაბიძე, გ. გალაკტიონის შემოქმედება.  

(https://galaktion.ge/?page=Poetry&id=3216). 

შათირიშვილი, ზ. (2004). გალაკტიონის პოეტიკა და რიტორიკა, 1915-1927, 

თბილისი:  „ლოგოს პრესი“.  

ხინთიბიძე, ე. (2004). „რუსთაველი მახსოვს ბავშვი“, „გალაკტიონოლოგია“, 

III, 99-129. 

  

References: 

 

K’ench’oshvili, I. (1999). Galak’t’ion T’abidzis p’oet’ur samq’aroshi. [In the Poetic 

World of Galaktion Tabidze]. Tbilisi. 

Khintibidze, E. (2004). “Rustaveli makhsovs bavshvi”. [“I Remember Rustaveli as a 

Child”]. Galaktionologia, III, 99-129. 

Lomidze, K’. (2004). “Vepkhistq’aosnis” retseptsia Kartvel modernist’ta p’oeziashi. 

[Reception of "The Knight in the Panther’s Skin" in the Poetry of Georgian 

Modernists] (Doctoral Dissertation). Ivane Javakhishvili Tbilisi State University.  

https://www.tsu.ge/assets/media/files/48/disertaciebi_2025/Kote_Lomidze.pdf 

Rustaveli, Sh. (1966). “Vepkhist’q’aosani” (I. Abashidzis, A. Baramidzis, P’. Ingo-

roq’vas, A. Shanidzis, G. Ts’eretelis red.).[The Knight in the Panther’s Skin]. 
(Edited by I. Abashidze, A. Baramidze, P. Ingorokva, A. Shanidze, and G. 

Tsereteli.). Tbilisi: “Soviet Georgia”. 

Shatirishvili, Z. (2004). Galak’t’ionis p’oet’ik’a da rit’orik’a, 1915-1927. [Galaktion’s 

Poetics and Rhetoric, 1915–1927]. Tbilisi: “Logos Press”. 

Siradze, R. (2008). K’ult’ura da sakhismet’q’veleba. [Culture and Imagery]. Tbilisi: 

“Intellecti”.  

Sulava, N. (2002). Galak’tionis vardtmetq’veleba. [Galaktion’s Rose Symbolism]. 

Galaktionology, I,137–143. 

T’abidze, G. (1966a). Tkhzulebani tormet’ t’omad, I. [Collected Works, Vol. I]. Tbi-

lisi: “Sabch’ota Sakartvelo”. 

https://www.tsu.ge/assets/media/files/48/disertaciebi_2025/Kote_Lomidze.pdf


267 
 

T’abidze, G. (1966b). Tkhzulebani tormet’ t’omad, II. [Collected Works, Vol. II]. 

Tbilisi: “Sabch’ota Sakartvelo”.  

T’abidze, G. (1966d). Tkhzulebani tormet’ t’omad, IV. [Collected Works, Vol. IV]. 

Tbilisi: “Sabch’ota Sakartvelo”. 

T’abidze, G. (1967). Tkhzulebani tormet’ t’omad, V. [Collected Works, Vol. V]. 

Tbilisi: “Sabch’ota Sakartvelo”.  

T’abidze, G. (1968). Tkhzulebani tormet’ t’omad, VI. [Collected Works, Vol. VI]. 

Tbilisi: “Sabch’ota Sakartvelo”. 

T’abidze, G. (1970). Tkhzulebani tormet’ t’omad, VII. [Collected Works, Vol. VIII]. 

Tbilisi: “Sabch’ota Sakartvelo”.  

T’abidze, G. (1971). Tkhzulebani tormet’ t’omad, VIII. [Collected Works, Vol. VIII]. 

Tbilisi: “Sabch’ota Sakartvelo”.  

T’abidze, G. (1972). Tkhzulebani tormet’ t’omad, IX. [Collected Works, Vol. IX]. 

Tbilisi: “Sabch’ota Sakartvelo”.  

T’abidze, G. (1973). Tkhzulebani tormet’ t’omad, X. [Collected Works, Vol. X]. 

Tbilisi: “Sabch’ota Sakartvelo”. 

T’abidze, G. Epoka Galaktionis [The Epoch of Galaktion].  

 https://galaktion.ge/?page=Poetry&id=2764 

T’abidze, G. Samshoblo chemi khmaurobs. [My Homeland Roars].  

Teimuraz I. (1933). Tkhzulebata sruli k’rebuli, t’ekst’i, gamok’vleva da leksik’oni Al. 

Baramidzisa da G. Jak’obias redaktciit’[Complete Works, ed. by A. Barami-

dze and G. Jakobia]. Tbilisi: “Federation”.  

https://galaktion.ge/?page=Poetry&id=3216 

  

 

 

 

  

https://galaktion.ge/?page=Poetry&id=2764
https://galaktion.ge/?page=Poetry&id=3216

