
206 
 

XX საუკუნის  მწერლობა / XX Century Literature 

 

მანანა კვაჭანტირაძე 
Manana Kvachantiradze  
თსუ შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი 
TSU Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 
 

ცისფერყანწელთა შემოქმედების კულტუროლოგიური  

და პოეტოლოგიური ასპექტები 
(წერილი პირველი) 

 

Culturological and Poetological Aspects of the Creative Work  

of Blue Horns 
(Article one) 

 

DOI: https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10017 
 

The Knightly ethos of Blue Horns is based on a system of values that 

represents the creative-intellectual unity of like-minded individuals. These 

individuals are united socially through friendship, citizenship, and family 

tradition, as well as by a common creative idea. In terms of creativity, the 

aim of Blue Horns is to fully utilize the creative potential of Georgian cul-

ture, overcome epigonism, and restore the deep tradition of poetic word-ma-

king, strengthening it further by incorporating global traditions. The entire 

legacy of Blue Horns is the result of conceptually organized and well-

thought-out activities.   

The concept of service, serving as the primary objective and hallmark 

of the knightly ethos within Blue Horns, can be seen as the fulfillment of a 

historic role through poetic dedication, akin to the brotherhood of devoted, 

self-sacrificing knights. At the core of this service lies an unwavering belief 

in the poetic mission as the guardian and driving force of national culture. 

The profound dedication to this pursuit, elevated to the level of faith, is 

articulated in the words of Titsian Tabidze: "Just as the 13 Assyrian fathers 

planted Orthodox Christianity in Georgia, so too did the Blue Horns for true 

poetry." 

The main quality of knightly ethos is bravery, which is confirmed by 

the ability to strive. In order to renew Georgian poetry, the ecstasy of the 

https://doi.org/10.62119/lr.45.2025.10017


207 
 

fight is well seen in the daily life of Blue Horns as well as in their poetic and 

essayistic creations. Together with the readiness to fight, it's openly declared 

the memory of historic and future sacrifice as well as premonition (Titsian 

Tabidze: "We also should be killed somewhere"). 

Blue Horns are a type of demilitarized knights with a living knowledge 

of knightly attributes but, due to epochal reality, lacking the social-cultural 

context of knights ("and there is not seen the field for knights"). So, along 

with devotion to knightly norms, we can observe the rupture of its boun-

daries and sometimes playing with these norms and the masks related to them. 

At the same time, there is a deep sorrow for the disappearance of these 

norms. 

 

საკვანძო სიტყვები: რაინდობა, კულტურული მოდელი, ეთოსი, 

ტრადიცია 

Keywords: Chivalry, Cultural model, Ethos, traditions 

 

 

 

 

 

 

ჩვენი წერილების ციკლში დასმული საკითხის კვლევა მიზნად 

ისახავს პასუხის გაცემას რიგ კითხვებზე, სახელდობრ: ა. რა საზოგა-

დოებრივმა თუ შემოქმედებითმა აუცილებლობამ განაპირობა „ცის-

ფერყანწელთა“ გაერთიანება რაინდობის იდეის გარშემო; ბ. რა მიზანს 

ისახავდა და რა ღირებულებებს ეფუძნებოდა ამ მიმართულებით მათი 

შემოქმედებითი და მოქალაქეობრივი საქმიანობა; გ. როგორ აისახა 

რაინდული ეთოსი მათი შემოქმედების ხასიათში და ყოველდღიურ 

ცხოვრებაში, ოჯახსა და მის გარეთ – ადამიანებთან ურთიერთობაში.  

ამ საკითხების გათვალისწინებით, ჩვენ ვისაუბრებთ „ცისფერ-

ყანწელთა“ რაინდულ ეთოსზე, როგორც ზოგად მოცემულობაზე, 

ჯგუფის კულტურული და სოციალური, რაც მთავარია, შემოქმედები-

თი სახის განმსაზღვრელ ფაქტორზე.  

 კულტურის სოციოლოგიაში ტერმინი „ეთოსი“ გამოიყენება არა 

ინდივიდების, არამედ ადამიანთა ჯგუფების მიმართ. მისი ცნებითი 

არეალი სცილდება იმ ღირებულებათა საზღვრებს, რომელიც შეის-

წავლება ეთიკის მიერ (Оссовская, 1987, გვ. 1-58) და გულისხმობს ამა 



208 
 

თუ იმ საზოგადოებრივი (ჩვენს შემთხვევაში – საზოგადოებრივ-შე-

მოქმედებითი) ჯგუფის მიერ გარკვეული, „ცისფერყანწელთა“ შემთხ-

ვევაში კი – რაინდული კულტურის უპირატესობის აღიარებას და მის 

ნორმებზე ზოგად ორიენტაციას, ამ კულტურასთან მისადაგებულ 

ცხოვრების სტილს, რომელიც ცხადი ან ფარული ფორმით აისახება 

ჯგუფის შემოქმედებით კონცეფციასა და ძალისხმევის ფორმებშიც. 

იმის შესახებ, თუ როგორია მე-20 საუკუნის 10-20-იანი წლების, 

ზოგადად კი მე-19-მე-20 საუკუნეთა მიჯნაზე ქართული შემოქმედე-

ბითი აზრის დამოკიდებულება რაინდობის, როგორც კულტურული 

ფენომენისა და კონცეპტის მიმართ, კარგად ჩანს მიხეილ ჯავახიშვი-

ლის უბის წიგნაკის ჩანაწერებში: „ვინც ვაჟკაცია, გამოკვლევა დასწე-
როს ამ თემაზე: ვაჟკაცობის კულტი ქართულ მწერლობაში და ხალ-
ხურ პოეზიაში, ეს დედაღერძი უნდა აღზდგეს, თორემ სულ დავიღუ-
პებით“ (ჯავახიშვილი, 2005, გვ. 162). 

როგორც აღვნიშნეთ, ეთოსი გულისხმობს ადამიანთა გაერთიანე-

ბას ერთი ან რამდენიმე ღირებულების გარშემო, შესაბამისად, მყარ 

მსოფლმხედველობრივ-ეთიკურ ორიენტაციას და ამ ღირებულებების 

გატარებას ცხოვრებაში. ეთოსის ამ განმარტების კონტექსტში ასეთი 

გაერთიანების საფუძვლად „ცისფერყანწელთათვის“ იქცა საერთო 

პოეტური საქმის მსახურთა, პოეზიისთვის თავგანწირულ, ერთგულ 

რაინდთა ძმობა. სამსახურის იდეა ზოგადად, როგორც რაინდული 

ეთოსის ერთ-ერთი უმთავრესი მიზანი და მახასიათებელი, „ცისფერ-

ყანწელებთან“ შეიძლება განვიხილოთ, როგორც ერთგვარი ისტორი-

ული მისია, გამოხატული ლიტერატურულ (პოეტურ) საქმიანობაში, 

უფრო კონკრეტულად კი – ქართული პოეზიის შემოქმედებითი პო-

ტენციის სრულად ათვისებაში, ეპიგონობის დაძლევასა და პოეტური 

სიტყვის ტრადიციის აღდგენაში, „მსოფლიო რადიუსით“ მის გამარ-

თვაში. პოეზიისადმი, პოეტური საქმიანობისადმი ეს ერთგულება, აყ-

ვანილი რწმენამდე, გაიჟღერებს ტიციან ტაბიძის სიტყვაში: „ისტორი-
ული ანალოგიით, როგორც 13 ასურელმა მამებმა საქართველოში 
დათესეს ორთოდოქსი ქრისტიანობა, ისე ცისფერყანწელებმა ნამდვი-
ლი პოეზია“ ( ტაბიძე, 1924). 

პასუხისმგებლობის, საქმის ერთგულების რწმენის ხარისხამდე 

აყვანის ესა და სხვა პოეტური თუ დეკლარაციული განცხადებები იმის 

თქმის საშუალებას გვაძლევს, რომ ,,ცისფერყანწელთა” მთელი შემოქ-

მედება კონცეპტუალურად და ორგანიზაციულად შეკრული, გააზრე-

ბული საქმიანობის შედეგია.  



209 
 

ერნესტ რენანს ეკუთვნის ერის ცნების ძალზე საყურადღებო გან-

მარტება, რომელიც მე-19 საუკუნის 80-იან წლებშია გამოთქმული და 

რომელზედაც ვრცლად მსჯელობს კონსტანტინე ზ. გამსახურდია თა-

ვის წერილში „ერი და ისტორია – ქართულ-ევროპული პარალელები“: 
 

„ერი არის სულიერი პრინციპი, რომელიც შედეგის სახით 

წარმოიქმნება ისტორიის უღრმესი ხლართებიდან. ის სპირიტუ-

ალური ოჯახია და არა მიწიდან წარმოშობილი ჯგუფი... ერი 

არის სული, სულიერი, გონიერი პრინციპი. მას ორი ფაქტორი 

წარმოქმნის. ერთი მათგანი წარსულიდან წარმოსდგება, მეორე კი 

– მომავლიდან. ერთი მათგანი არის ერთობლივ მოგონებათა მემ-

კვიდრეობა, მეორე კი – აწმყოსმიერი აღქმა, სურვილი ერთობლი-

ვი ცხოვრებისა, სურვილი იმ მემკვიდრეობის შენარჩუნებისა, 

რომელიც განუყოფლად გადმოეცათ წინაპართაგან. ერი არის სო-

ლიდარობის დიდი საკრებულო, ისტორიაში გაღებული მსხვერ-

პლის შეგრძნებით შეკავშირებული და კიდევ იმ მსხვერპლის 

ცნობიერებით, რომლსაც აწი გაიღებს“ (გამსახურდია, 2024, გვ. 

249-250). 
 

როგორც ვხედავთ, რენანის მიერ მოხმობილი ყველა მდგენელი, 

წინაპართა მემკვიდრეობის შენარჩუნებით დაწყებული, სოლიდარო-

ბის, ისტორიაში უკვე გაღებული თუ სამომავლო მსხვერპლის შეგრ-

ძნებით დამთავრებული, ღიადაა დეკლარირებული „ცისფერყანწელ-

თა“ როგორც ესეისტურ, ისე პოეტურ შემოქმედებაში: ერთის მხრივ, 

წარსული – საკუთრივ ჩვენი რელიგიურ-კულტურული გამოცდი-

ლება, წარმოდგენილი 13 ასურელი მამის კინევიალური ძმობით; 

მეორე მხრივ კი – პოეტური საქმიანობის ზოგადი, ახალი დროის მიერ 

შექმნილი კონტექსტი. ამ კონტექსტში ლირიკა განიხილება, როგორც 

რაინდული თავგანწირვის ასპარეზი. წერილში „შენიშვნები ლირიკა-

ზე“ ვალერიან გაფრინდაშვილი წერს: „თანამედროვე ლირიკა, რო-
გორც მისტიური თვითმკვლელობა, რაინდულია“ (გაფრინდაშვილი, 

1986, გვ. 93); პოეზია შედარებულია „სამსხვერპლო საკურთხეველ-

თან“: „პოეზია ითხოვს მთელ ადამიანს თავის სამსხვერპლო საკურ-
თხეველზე“  (გაფრინდაშვილი, 1986, გვ. 131), პოეტი კი განმარტოებუ-

ლი რაინდია, რომელიც პოეზიის საკურთხეველთან ლოცულობს: 

„ლექსი ლოცვაა და ამ ლოცვის ავტორი ყველაზე უფრო განმარტოებუ-
ლია პოეზიაში“  (გაფრინდაშვილი, 1986, გვ. 93) ( სხვათა შორის, ლექ-

სის ლოცვითი საწყისი შესახებ ანალოგიურ მოსაზრება აქვს გამოთ-



210 
 

ქმული ცნობილ თანამედროვე კრიტიკოსსა და სემიოლოგს როლან 

ბარტს, მანამდე – შემოქმედებითი ცნობიერების გამოჩენილ რუს 

მკვლევარს მ. ვიგოცკის). პოეტის მარტოსულობაზე, „სხვათაგან“ მის 

რადიკალურ განსხვავებულობაზე ლაპარაკია პაოლო იაშვილის ლექს-

შიც: „უფალო, მისმინე შევარდენს,/ღორებში დარჩენილს მარად“. მარ-

ტოხელა ქრისტიანი რაინდის ტიპი კავკასიური სოლიდარობის კონ-

ტექსტში გაიჟღერებს ტიციან ტაბიძის ლექსში ,,მეწყერი მეწყერს”, სა-

დაც სარწმუნოებრივი განსხვავება დროებით გადაიდება რაინდობისა 

და საერთო კავკასიური სულიერების სახელით. პოეტები მოიხსენე-

ბიან „ლექსის ახალ რაინდებად“ (გაფრინდაშვილი, 1986, გვ. 145-146), 

„მშვენიერებისთვის წამებულ მოციქულებად“ (ტაბიძე, 1986, გვ. 164) 

და ა. შ.  
თუკი გავითვალისწინებთ „ცისფერყანწელთა“ მიერ თანამედრო-

ვე მოდერნისტული პოეზიის განსაკუთრებული მისიის ღრმა და 

დროის კონტექსტის შესაბამის, ტრაგიკულ გააზრებას, სავსებით გასა-

გები ხდება საკუთარი პოეტური ფუნქციის მიმართ არა მხოლოდ 

რელიგიური ხარისხის პასუხისმგებლობა, არამედ ახალ ისტორიულ 

და კულტურულ სიტუაციაში რაინდული ეთოსის განახლების აუცი-

ლებლობაც, სადაც ლირიკას „ჰყავს თავისი გმირები, მიჯაჭვული ამი-
რანები“ (გაფრინდაშვილი, 1986, გვ. 94). ამის მაგალითები უხვადაა არა 

მხოლოდ ტიციანის, პაოლოს, ვალერიან გაფრინდაშვილის, არამედ 

დანარჩენ „ცისფერყანწელთა“ ესეისტურ წერილებშიც: პოეზიის „გმი-
რული ხანა“ (გაფრინდაშვილი, 1986, გვ. 131); „სონეტი ჰგავს ალბრეხტ 
დიურერის რაინდს…“ (გაფრინდაშვილი, 1986, გვ. 80) და ა.შ. და ა.შ.  

ყველაფრიდან ცხადია, რომ ადამიანთა რაინდული ერთობის 

სოციალურ-კულტურული და ეთიკური ნიმუში „ცისფერყანწელთა“ 

მიერ მიზანმიმართულადაა შერჩეულია საიმისოდ, რომ შემოქმედე-

ბითმა საქმიანობამ შეასრულოს ისტორიული როლი და განაახლოს 

ტრადიცია, იქცეს ხსოვნად. რესტავრირებულია ის ისტორიული მნიშ-

ვნელობები, რომლებიც რაინდის ცნებაში იგულისხმება, მეტიც, გათ-

ვალისწინებულია რაინდის ცნების ისტორიული განვითარების მომ-

დევნო, არაკლასიკური საფეხურები საკუთრივ ჩვენი, ქართული კულ-

ტურული იდენტობისთვის დამახასიათებელი სპეციფიკით (რაინდი 

და მოჯამაგირე, დენდიზმი, რაინდობა და ბოჰემა და სხვ.)  

თავის საინტერესო გამოკვლევაში „რაინდი და ბურჟუა. მორალის 

ისტორიის კვლევა“ მ. ოსოვსკაია განიხილავს რაინდულ ეთოსს, მის 

სახეცვლილებებსა და თავისებურებებს კაცობრიობის ხანგრძლივი ის-



211 
 

ტორიის მანძილზე, ძველბერძნული პერიოდიდან – თანამედროვე-

ობამდე და აღნიშნავს ამ ტიპის განსაკუთრებულ მდგრადობას კულ-

ტურის ისტორიაში. რაინდობის ინსტიტუტის ისტორიის კვლევისას 

მას მოჰყავს ამ ცნების არისტოტელესეული განსაზღვრება: „ადამიანი 
სიამაყის უფლებით“ (Оссовская, 1987, გვ. 12/58). ეს ეპითეტი ნიშნავს 

გარკვეული სიქველეების მატარებელ ადამიანს: იმას, ვინც შეურაცხ-

ყოფას არავის პატიობს, ვინც ღირსეულია, ლამაზია, მაღალი, გულუხ-

ვი, გასცემს და არ იღებს. ასეთ ადამიანს უფლება ეძლევა, იყოს ამაყი. 

ტიციანის ერთ უსათაურო ლექსში უფლება-მოვალეობათა გადანაწი-

ლების ასეთი სურათია: „ცაც მაღალია, მთაც მაღალია, და კაციც უნდა 

იყოს მაღალი“. ადამიანი თითქოს ბუნების საყოველთაო წესრიგის 

ნაწილია და ამ წესრიგის თანახმად, არა აქვს უფლება, არ იყოს „მაღა-

ლი“. ტიციანის ადამიანობის კოდექსში უფლება მოვალეობითაა („უნ-

და იყოს“) ჩანაცვლებული, ანალოგია კი ფუნქციურია (ჰომოლოგი-

ური) და არა ოდენ პოეტური. აპელაცია/ანალოგია ბუნებასთან, ღმერ-

თის მიერ შექმნილ სამყაროსთან ადამიანს გაცილებით მაღალ კრიტე-

რიუმებს უწესებს, ვიდრე ეს თუნდაც სოციალური და კულტურული 

აუცილებლობითაა ნაკარნახევი.  

შეიძლება ითქვას, რომ რაინდის მემორიალურ სახეს დღემდე 

ინახავს მეხსიერებაში მთელი ქართული საზოგადოება, რაც იმას 

ნიშნავს, რომ მას იმეორებენ არა მხოლოდ კულტურის სუბიექტები, 

არამედ ამ კულტურასთან იდენტიფიცირებული სხვა ადამიანებიც, 

როგორც ამ კულტურული ნიმუშის დაცვაზე პასუხისმგებელნი (გა-

სათვალისწინებელია, რომ „მოდელისაგან“ განსხვავებით, „მაგალი-

თის“, „ნიმუშის“ ცნება აუცილებლობით გულისხმობს შეფასებით ფაქ-

ტორს და ამ შეფასებას სწორედ ქცევის განმეორებადობით ადასტუ-

რებს). რაინდული მორალურ-ზნეობრივი ნორმების მიმართ ადამიან-

თა ჯგუფის, საზოგადოების ერთგულება, მდგრადობა, მისი განმეორე-

ბადობა რაინდის კულტურული ტიპის, რაინდული ეთოსის გამძლე-

ობის ხარისხზე და ქართულ რეალობაში მისადმი განსაკუთრებულ 

მგრძნობელობაზე მიგვანიშნებს. კიდევ ერთხელ ყურადღებით მოვის-

მინოთ გურამ ასათიანის დაკვირვება რაინდის სოციოკულტურულ 

პერსონაზე ჩვენს რეალობაში: 
 

  



212 
 

„საქართველოში თვით ყველაზე სრულად ჩამოყალიბებუ-

ლი, უიმედო ობივატელიც კი (პრაქტიციზმის, გამდიდრების, 

თავკერძობის, უთავმოყვარეობის, ქურდბაცაცობის ადეპტები) 

დღემდე „რაინდობანას“ თამაშობენ“. 

ეს სასაცილოა, ზოგჯერ ამაზრზენიც. მაგრამ, თუ მშვიდად 

შევხედავთ, ამას თან ერთვის ერთი მოსათმენი გარემოებაც: „თა-

მაში“ აიძულებს მათ, ფორმალურად მაინც, შეასრულონ არჩე-

ული თუ აჩემებული როლიდან გამომდინარე ზოგიერთი რიტუ-

ალი და, ასე გასინჯეთ, ეს თვისებები (თუნდაც საბალაგანო სა-

ხით) უნებლიეთ მათშიც განაგრძობს არსებობას...“ (ასათიანი, 

2002, გვ. 101). 
 

დღევანდელი გადასახედიდან, კრიტიკოსის ეს თვალსაზრისი 

აღნიშნულ საკითხთან დაკავშირებით მიხეილ ჯავახიშვილისა და 

მისი ეპოქის მწერალთა ტრადიციის გაგრძელებად მოჩანს, თუმცა 
ჯავახიშვილთან მას ეპოქის შესაბამისად ვუალირებული სახე აქვს: 

თუ დრო, ეპოქა შესაძლებლობას არ გაძლევს შექმნა გმირი, შეგიძლია 

შექმნა ტრიქსტერი, რომლის გროტესკული ჰაბიტუსის მიღმა იოლად 

შეიძლება დაკარგულის ამოკითხვა, რაინდის დავიწყებული აჩრდი-

ლის გაცოცხლება, რადგან ფორმის ხაზგასმა, მით უფრო, გროტესკუ-

ლი და პაროდირებული, ყოველთვის აღძრავს გამქრალი მნიშვნელო-

ბის ხსოვნას, გროტესკი კი – დეფორმაციის თუნდაც წარმოსახვის 
გზით გასწორების, თავდაპირველი პრატიპის აღდგენის იმპულსს. 

თავის სათავგადასავლო-ავატურისტულ რომანში „კვაჭი კვაჭანტირა-

ძე“, ტრიქსტერი კვაჭის სახით მიხეილ ჯავახიშვილმა სწორედ ამ გზას 

მიანიჭა უპირატესობა, რადგან კარგად გრძნობდა: როცა რაინდის 

იდეალი საბოლოოდ მიეცემა დავიწყებას, მაშინ ცხოვრების სცენიდან 

გაიკრიფებიან სამართლიანობა, ღირსება, ვაჟკაცობა, მოძმეზე ზრუნვა, 
სიყვარული და მეგობრობა, პატიოსნება, კეთილშობილება, შემწყნა-

რებლობა და სხვა სიქველენი. 

მას, რომ 20-იანი წლების საქართველოში ისტორიულ-პოლიტი-

კური გარემოებებისა და სოციალურ-კულტურული სიჭრელის გამო 

ამის საშიშროება ნამდვილად არსებობდა და რომ ეს „ცისფერყანწე-

ლებსაც“ კარგად ჰქონდათ გაცნობიერებული, ტიციან ტაბიძის ლექსის 

შემდეგი სტრიქონებიც მოწმობს: „ჩვენ ძველი დაგვრჩა მაინც სინდისი 
და სიყვარულით გულში მოვკვდებით“ („შეხვედრა კონსტ. ბალმონტ-

თან...“). სიყვარულისა და სინდისის აღიარება სიცოცხლის უმთავრეს 

საზომად, ადამიანის სულიერი კონსტიტუციის ამ განმეორებად, მყარ 



213 
 

სტრუქტურათა დაუთმობლობა თვით სიკვდილის წინაშეც კი, „ცის-

ფერყანწელთა“ მკაფიოდ ჩამოყალიბებულ ეთიკურ კოდექსსა და ქცე-

ვა-მოქმედების გარკვეულ ნორმატიულ ვექტორზე მეტყველებს.  

კულტურის ისტორიაში ცნობილია არაერთი შემთხვევა, როცა 

ნორმა პრაგმატიზმის კუთხით წამგებიანია, მაგრამ მაინც ინარჩუნებს 

სიცოცხლეს, როგორც მაღალი ღირებულება (მაგალითად, დონ კიხო-

ტი). რაინდობა, მთელი თავისი კულტურულ-ღირებულებითი ატრი-

ბუტიკით, „ცისფერყანწელთა“ შემთხვევაში სწორედ ასეთი ნორმაა. იმ 

ყველაფრის გათვალისწინებით, რაც მათი პოეტური შემოქმედების, 

პირადი მიმოწერისა და მოგონებების მდიდარი საარქივო მასალებით 

დგინდება, საქმე გვაქვს სოციოკულტურულ ქცევა-ქმედებათა და პო-

ეტური შემოქმედების ერთგვარ სინთეზთან, რომელიც მზადაა, „რუს-
თაველით ზურგგამაგრებულმა, იაროს ქაოსის წყვდიადში“ (გაფრინ-

დაშვილი, 1986, გვ. 119). დამეთანხმებით, ურთულესი მისიაა, მით 

უფრო, იმ ისტორიულ ეტაპზე და იმ პოლიტიკურ ვითარებაში, რო-

მელზედაც როდიონ ქორქია მოგვიანებით დაწერს: „დრო იყო შიშის 
და სიჩუმის, სილაჩრისა და თავის დაზღვევის, დრო ქართული რაინ-
დობის დაკარგვისა...“  (ჩხიკვიშვილი, 2015, გვ. 112). 

პაოლო იაშვილმა თავისი თვითმკვლელობით გააჩერა ეს დრო 

წამიერად, რომ ეგრძნოთ, რა იკარგებოდა.  

საიდუმლო არაა, რომ თანამედროვე ჰუმანიტარულ მეცნიერე-

ბებში კულტურული სტერეოტიპისადმი განსაკუთრეული ინტერესი 

გამოწვეულია არა მხოლოდ ამა თუ იმ კულტურის შესწავლის, კვლე-

ვისა და შეფასების ამოცანით, არამედ ამ ტიპის კვლევათა რეალური 

პრაქტიკული შედეგებით – საზოგადოებრივ ცხოვრებაზე სახელმწი-

ფოს ზემოქმედების ტექნოლოგიების შემუშავების ამოცანით. ამ მიზ-

ნით კი აუცილებელია ადამიანის, პიროვნების იმ ჰაბიტუსების, მოდე-

ლებისა და ტიპების შესწავლა, რომლებიც საფუძვლად უდევს ამა თუ 

იმ ნაციონალურ თუ სოციალური ერთობას, საზოგადოების ეთიკურ-

კულტურულ ტრადიციასა და შეხედულებას.  

შესწავლის ეტაპი ნებისმიერ იდეოკრატიულ და მათ შორის, 

საბჭოთა ტოტალიტარულ სახელმწიფოში გადაიზრდება მომდევნო, 

პრაქტიკულ ეტაპში, რომელიც გულისხმობს ქცევის გარკვეული ნიმუ-

შების ჩანერგვას საზოგადოებაში სხვადასხვა პროპაგანდისტული 

გზით. ისინი საზოგადოების წევრებს შორის ფეხს იკიდებს და ვრცელ-

დება სხვადასხვა დისკურსის მეშვეობით. ეს სტერეოტიპები განსა-

კუთრებით მრავლდება რადიკალური პოლიტიკურ-სოციალური გარ-



214 
 

დაქმნების ეპოქებში, როცა ხელისუფლების ამოცანა გარკვეული ტი-

პის ადამიანის შექმნაა. ეს პროცესი, რომელსაც, ერთი შეხედვით, შე-

საძლოა, სულაც არ ქონდეს ძალადობრივი ხასიათი (მით უფრო, თანა-

მედროვე ეტაპზე, როდესაც მეტისმეტად დაიხვეწა სწორედ „არაძალა-

დობრივი“ ფორმები), მტკივნეულად აღიქმება იმ სხვაობის გამო, რაც 

ახალსა და ძველს, მისაღებსა და მიუღებელს, ადამიანობაზე ტრადი-

ციით განმტკიცებულ წარმოდგენასა და ახლის სახელით შემოთავა-

ზებულ სოციოკულტურულ სტერეოტიპს შორის არსებობს. 

„ცისფერყანწელთა“ ორდენს მოღვაწეობა მოუხდა სწორედ იმ ის-

ტორიულ ეტაპზე, როცა საბჭოთა იდეოლოგია დაუნდობლად უპი-

რისპირდებოდა ტრადიციულ წარმოდგენებს ადამიანზე და ძალა-

დობრივი გზით შემოჰქონდა „ახალი საბჭოთა ადამიანისთვის“ დამა-

ხასიათებელი მორალური ღირებულებები, ქცევის ნორმები, აზროვ-

ნების სტილი და ამ სტერეოტიპის დასამკვიდრებლად აიძულებდა 

მუშაობას საზოგადოების მთელ შემოქმედებით სფეროს. ცხადია, რა-

ინდის, როგორც „ძველი ადამიანის“ ტიპი კატეგორიულად მიუღებე-

ლი იყო ახალი იდეოკრატიისათვის როგორც ყოფით, ისე შემოქმე-

დებით სფეროებში. ისიც ცხადია, რომ იგი, რბილად რომ ვთქვათ, გა-

ღიზიანებას იწვევდა საბჭოთა იდეოლოგიურ კლიშეებს ამოფარებულ, 

„ცისფერყანწელთა“ არაერთ თანამედროვეს შორის (რომ აღარაფერი 

ვთქვათ ლიბერალური თუ ნეომარქსისტული იდეოლოგიის თანამედ-

როვე მიმდევრებზე). ისიც უნდა ითქვას, რომ თუმცა ორდენი არ შექ-

მნილა დაპირისპირების მიზნით, გასაბჭოების შემდეგ ის გამოიყურე-

ბოდა, როგორც დროსთან და პოლიტიკურ სიტუაციასთან შეუფერებელი. 

კულტურის ისტორიისათვის ცნობილია, რომ ბაძვის ფაქტორი, 

როგორც ღრმად ადამიანური და ამავდროულად, კულტურის ჩამოყა-

ლიბებისა და განვითარებისათვის აუცილებებლი პირობა, უდიდეს 

როლს თამაშობს საზოგადოების უნიფიცირების პროცესში (Оссовская, 

1987, გვ. 3-4/58). ქართული სოციალურ-კულტურული სივრცის სიმ-

ჭიდროვისა და სოციალურ ფენათა ისტორიული გარემოებებით წარ-

მოშობილი სიახლოვის გამო კულტურისთვის მისაღები ნებისმიერი 

მოდელი თუ სტერეოტიპი ძალზე სწრაფად ვრცელდება და გადამ-

დებია ისევე, როგორც სოციალური წარმოდგენები, შეფასებები, ღირე-

ბულებები. ისინი უმალ იქცევიან სხვდასხვა სოციალური და კულტუ-

რული ჯგუფებისა თუ ადამიანების საერთო საკუთრებად.  

როგორც სოციოკულტურულ ტიპს, ქვეყნისთვის გაწეული სამ-

სახურის გამო, ჩვენში, ტრადიციულად, განსაკუთრებულ პატივს სცე-



215 
 

მენ არისტოკრატიას, ადამიანურ თვისებათა შორის კი გამორჩეულად 

ფასობს კეთილშობილება. ქართულ ენასა და კულტურაში „კეთილ-

შობილი“, როგორც შეფასებითი ეპითეტი, ნიშნავს არისტოკრატულ 

წარმოშობას, ამ წარმოშობის ზნეობრივ მარკერს და შესაბამისად, არის-

ტოკრატიზმის თანამდევ, თანდაყოლილი სიქველეს. კულტუროლო-

გია საგანგებოდ აღნიშნავს არისტოკრატიის, როგორც სოციალური 

ელიტის ინიციატივიან, შემოქმედებით ხასიათს საზოგადოების სხვა 

ფენებთან შედარებით. რომ არაფერი ვთქვათ კულტურის უფრო ად-

რეულ ისტორიულ ეტაპებზე, ამ თავისებურებას ადასტურებს მე-20 

საუკუნის პირველი ნახევრის დასავლეთის ქვეყნების ისტორია, და-

წყებული ამ ქვეყნების ეკონომიკურ და სოციალურ-კულტურულ პრო-

ცესებში მაღალი ფენის მონაწილეობით, ისე ქველმოქმედებითა და 

პირველ მსოფლიო ომში გამოჩენილი პოლიტიკური თუ სოციოკულ-

ტურული ინიციატივებით (სხვათა შორის, არისტოკრატიის ეს თვისე-

ბები თავიანთი პოლიტიკური მიზნებისთვის კარგად გამოიყენეს რე-

ვოლუციური, სოციალისტურ-დემოკრატიული იდეოლოგიის ადეპ-

ტებმა რუსეთშიც და საქართველოშიც. ამ „გამოყენების“ ლიტერატუ-

რული ნიმუშია ქეთევან ახატნელის სახე მიხეილ ჯავახიშვილის რო-

მანში „ქალის ტვირთი“).  

დროთა განმავლობაში და, განსაკუთრებით, მე-19 ს-ის მეორე ნა-

ხევრიდან, მყარად მოიკიდა ფეხი ცნების უფრო ფართო მნიშვნელო-

ბამ, რომელიც ამ სიტყვაში ნაგულისხმევ სიქველეებს უკავშირებს არა 

სოციალურ წარმოშობას, არამედ ადამიანის სულიერ სიმაღლეს. სიტყ-

ვაში „კეთილ-შობილი“ ამოიცნობა როგორც ამ სიტყვის ტრადიციული 

სოციალური მნიშვნელობა, ასევე ადამიანის ხასიათის, ბუნების რაღაც 

ყავლგაუსვლელი ღირებულება, რომელიც ჰუმანიზმის ცნების ყველა-

ზე ღრმა კონოტაციურ დონეს უკავშირდება და ყველა დროსა და სივ-

რცეში იმსახურებს პატივისცემას. ამასვე ადასტურებს მიხეილ ჯავახი-

შვილის მოსაზრება ჩვენში სულიერი არისტოკრატიზმის გადარჩენის 

აუცილებლობაზე: „თავადაზნაურობა (როგორც რაინდული ეთოსის 

დამფუძნებელი და მატარებელი, „კეთილ-შობილთა“ სოციალური 

ჯგუფი – მ. კ.) მოკვდა, იქნებ, სულის არისტოკრატიზმი მაინც გადარ-
ჩეს“ (ჯავახიშვილი, 2005, გვ. 162). 

კულტურული მოდელების მიმართ შეფასებითი დამოკიდებუ-

ლების ცვლილება ისტორიული პროცესში იმის თქმის უფლებას გვაძ-

ლევს, რომ, მაგალითად, მე-19 საუკუნეში არისტოკრატია არ შერევია 

ვაჭართა სოციალურ ფენას მაშინაც კი, როცა ოჯახის წევრად ვაჭრთა 



216 
 

წრის წარმომადგენელი შემოჰყავდა. ამ სოციალური ჰაბიტუსის მი-

მართ ქართულ რეალობაში მან გარკვეული კონსერვატიზმი შეინარ-

ჩუნა. მე-20 საუკუნის დასაწყისისთვის ჩვენს ლიტერატურაში რაინ-

დის სახე უკვე პერვერსირებულია: მაგალითად, ტარიელ მკლავაძე 

(ეგნატე ნინოშვილის „ჩვენი ქვეყნის რაინდი“) ამ მოდელის დამახინ-

ჯების, დროსთან შეუსაბამობის მაგალითია ისევე, როგორც იერემია 

წარბა (გიორგი წერეთლის „პირველი ნაბიჯი“). თანამდროვე ავატუ-

რისტი თაღლითის ნიშნებითაა აღბეჭდილი რაინდის მბაძველი გრო-

ტესკული სახე მიხეილ ჯავახიშვილის „კვაჭი კვაჭანტირაძეში“. ამ ყვე-

ლაფრის მიუხედავად, რაინდი მაინც რჩება ადამიანის მისაბაძ მაგა-

ლითად, ერთი მნიშვნელოვანი სხვაობით: ახალ ეპოქაში რაინდის სახე 

გადემოკრატიულდა, შეერწყა „დაბალ“ სოციალურ ფენებს, მეამბოხე-

თა, ხელისუფლებისაგან დევნილთა სახეს, „ვაჟკაცობის“ საერთო 

ეროვნულ იდეალს და ხალხურობის ნიშნით აღიბეჭდა (მაგალითად, 

მიხეილ ჯავახიშვილის არსენა მარაბდელი).  

იმას, რომ რაინდის კულტურულმა ტიპმა მე-20 საუკუნის 70-იან 

წლებშიც შეინარჩუნა პატივისცემა და ავტორიტეტი, როგორც ვაჟკა-

ცობისა და კეთილშობილების ერთგვარმა სანიმუშო მოდელმა, ჭაბუა 

ამირეჯიბის „დათა თუთაშხიაც“ მოწმობს. იგი კვლავინდებურად ასო-

ცირდებოდა კეთილშობილებასთან, ღირსებასთან, ვაჟკაცობასთან. ეს 

კი იმას ნიშნავს, რომ, მართალია, რაინდის მოდელს სიმტკიცე მოერღ-

ვა, მაგრამ ღირებულებითი უპირატესობის დაცვა მაინც შეძლო და 

ამის ერთგვარი აკუმულაცია და შენახვა სწორედ ლიტერატურის 

დამსახურებაა.  

როგორც ზემოთაც ვთქვით, ეს საკითხი აქტუალურია მე-20 სა-

უკუნის დასაწყისის მთელ კულტურულ სავრცეში. ტიციან ტაბიძე სა-

უბრობს არისტოკრატიის „მემკვიდრეობით კულტურაზე“, რომელიც 

ჩაიკარგა ახალი საუკუნის „მუზეუმის სულში“: „ილია და აკაკი უაღ-
რესად კულტუროსანნი იყვნენ. მათ ჰქონდათ მემკვიდრეობითი კულ-
ტურა, როგორც თავადებს და ამას გარდა, ისინი მისდევდნენ საუკუ-
ნეს. დღეს, როდესაც შეიქმნა ერთგვარი მუზეუმის სული…“... რომე-
ლიც მომასწავებელია ახალი ერის დაწყებისა, – ვერ დაგვაკმაყოფი-
ლებს ბუკოლიკა“ (ტაბიძე, 1986, გვ. 166).  

ის, ვისაც ბაძავენ, მაგალითია, რომელთან მსგავსებაც, რომლის 

საქციელის გამეორებაც ამაღლებს, პატივს სდებს პიროვნებას საკუთა-

რი თავის წინაშე. მიბაძვა ტიპის, იდეალის, ნიმუშის, მოდელის ჩამო-

ყალიბების საფუძველია, მაგრამ, ამავდროულად, მას ემუქრება სტერე-



217 
 

ოტიპად, კიჩად, პროპაგანდისტულ ჰაბიტუსად გადაგვარების საფრ-

თხეც. მით უფრო, თუკი უცხო კულტურული ნიმუში არასათანადო 

სიღრმითაა გაცნობიერებული და საკუთარ კულტურასთან მისი ვა-

ლიდურობა არასწორადაა შეფასებული მბაძველი სუბიექტის მიერ. 

იგივე შეიძლება ითქვას არა მხოლოდ ადამიანის მოდელზე, არამედ 

ამა თუ იმ შემოქმედებით-სახელოვნებო და ლიტერატურულ მიმარ-

თულებაზე, რომლის გავრცელებას, ნაწილობრივ, სწორედ ბაძვის ფაქ-

ტორი განაპირობებს. შესაბამისად, ბაძვა დადებით როლს თამაშობს 

მხოლოდ იმ შემთხვევაში, როცა საქმე გვაქვს ფასეულობით აღქმასთან 

და ორიენტაციებთან, ღირებულებათა რესტავრაციასთან ან ახლის 

დამკვიდრების შემოქმედებით ნებასთან. იმაზე, თუ რამდენად სწო-

რად აქვთ გაცნობიერებული ბაძვის თუ გავლენის კულტურული ფაქ-

ტორი „ცისფერყანწელებს“, ტიციან ტაბიძის შემდეგი სიტყვები მოწმობს:  
 

„სიმბოლიზმი რომ ჩვენში უცხოეთიდან მოდის, ამაში არა-

ფერი საფრთხე არ არის. ჩვენ ვიცით, რომ ისტორიულ დროში 

საქართველო იმყოფებოდა ბევრ სხვა და სხვა კულტურის გავლე-

ნის ქვეშ. ბევრი გადმოუღია იმას ბერძნულ, არაბულ, სპარსულ 

კულტურის, ბევრი იმათთვისაც გაუტანებია. ამას არაფერი და-

უშლია რუსთაველისთვის შეექმნა „ვეფხის ტყაოსანი“ რომელშიც 

უაღრესად არის გამოჩენილი ქართული სული... როცა ხალხი 

იღებს სხვისგან რაიმეს, იმას თავის ბრძმედში ატარებს. ნაციონა-

ლური აპერცეპციის ძალით ერი ითვისებს იმას, რაც მის ეროვ-

ნულ თავისებურებას ეგუება, რასაც იმასთან ახლობელი კავშირი 

აქვს“ (ტაბიძე, 1986, გვ. 179).  
 

„ცისფერყანწელთა“ შემოქმედების ადრეულ ეტაპზე არცთუ იშ-

ვიათია ესთეტიკური, მათ შორის ლიტერატურული მოდელების, მა-

გალითების, სტერეოტიპების კულტივირება. მაგალითად, ტიციან ტა-

ბიძე აღიარებს „სრულიად არაკრიტიკულ დამოკიდებულებას“ ფრან-

გული სიმბოლიზმის მიმართ (ტაბიძე, 1985, გვ. 9), თუმცა დასავლური 

კულტურიდან სახელოვნებო და ლიტერატურული მოდელებისა თუ 

სახეების შემოტანა-გადმოღება – კოლომბინა, პიერო, სარკეები, ნიღბე-

ბი და სხვ. – მიზანმიმართული ტენდენცია თუ საქმიანობაა, ბაძვის 

ფასეულობითი აღქმითა და გაცნობიერებით ნაკარნახევი, მთლიანად 

კულტურული და სახელოვნებო გარემოს ცვლილებაზე, უფრო კონკ-

რეტულად კი – ქართული პოეზიის განახლებაზე ორიენტირებული. 



218 
 

ამასვე ადასტურებს ტიციანის ლექსის სტრიქონები: „ჰაფიზის ვარდი 
მე პრუდომის ჩავრგე ვაზაში,/ ბესიკის ბაღში ვრგავ ბოდლერის ბო-
როტ ყვავილებს“. ამ გზაზე შაბლონურობა და ეპიგონიზმი, როგორც 

საკუთარი პოეზიის კიჩადქცევის ტენდენცია, გაცილებით სახიფათოდ 

აღიქმება, ვიდრე „ღირებულებითი ბაძვა“ და ამ გზით სიახლის დამ-

კვიდრება. მით უფრო, რომ ჯგუფის მიერვე აღიარებული „ნაციონა-
ლური აპერცეფციის ძალის“ შემაკავებელი ფაქტორი გამორიცხავს 

ხანგრძლივი დროით კულტურულ გავლენათა არაჯანსაღ გავრცელებას.  

 1924 წელს კოლაუ ნადირაძე ასე აფასებს ლიტერატურული 

ორდენის საქმიანობას:  
 

„ჩვენი მიზანი იყო, მოგვეხდინა, უპირველეს ყოვლისა, ქარ-

თული ლექსის რეფორმა. მოგვეშორებინა მისთვის პროვინცი-

ალიზმისა და ჩამორჩენილობის ქერქი და აგვეჟღერებინა ქარ-

თული ლექსი სწორდ ისე, როგორც ეს გააკეთეს სიმბოლისტებმა 

საფრანგეთში, გერმანიაში, ბელგიასა და ნორვეგიაში. მიგვეცა 

ლექსისთვის ის ძალა და ჟღერადობა, როგორც ეს შეძლეს რუ-

სეთში სიმბოლიზმის ბრწინვალე წარმომადგენლებმა (ბალმონ-

ტი, ანდრეი ბელი, ბრიუსოვი, ბლოკი“). 

„ჩვენ მივაღწიეთ ამას. ამის შესაძლებლობას უზრუნველ-

ყოფდა ჩვენი მაღალი კულტურული დონე, ჩვენი გემოვნება და 

ღრმა სიყვარული სამშობლოსადმი“ (ჩხარტიშვილი, 1985, გვ. 110).  
 

„ცისფერყანწელთა“ ადრეული პოეზიის დასავლური იერის მი-

უხედავად, ქართული პოეტური ტრადიციის განსაკუთრებულობის 

რწმენა ძალზე ძლიერია. დასავლური ფაქტორი თითქოს ერთგვარი 

„მეხამრიდია“ რუსული გავლენისაგან: „საქართველოს შემდეგ უწმინ-
დესი ქვეყანა არის პარიზი... სადაც გიჟური გატაცებით ჯამბაზობენ 
ჩვენი ლოთი ძმები – ვერლენი და ბოდლერი, მალარმე, სიტყვების მე-
საიდუმლე და არტურ რემბო, სიამაყით მთვრლი, დაწყევლილი ჭა-
ბუკი“ (იაშვილი, 1986, გვ. 201). გალაკტიონ ტაბიძისადმი მიძღვნილ 

წერილში, პოეტურ სახეთა ცვლილების პროცესის დახასიათებისას, 

ტიციან ტაბიძე საგანგებოდ აღნიშნავს ქართულ პოეზიაში „სპეციფი-
კურ-ორიენტალისტური სახეების“ სიმრავლეს, რომელსაც, მისი აზრით,  

 

„უნდა დაერქვას აზიური უკვდავი რომანტიზმი (ტერმინი 

ეგზოტიკა აქ დაახლოებითაც არ სწურავს ამ ცნებას). აი, ეს სა-

ხეები, მიუხედავად საუკუნეებით დაშორებისა, ერთმანეთს ამ-



219 
 

სგავსებენ ეგვიპტის პაპირუსებს და ინდურ საგალობლებს; სა-

ადისა და შოთას; ჰაფიზსა და აკაკის. ეს თავისებურება ჩვენი 

მწერლობისა... რომანტიკოს გრ. ორბელიანსაც აქვს იგი და ულტ-

რანატურალისტ გ. წერეთელსაც; ესაა ჩვენი ჩვენთაგანი და აღ-

ნიშნავს ჩვენს გზას წინა აზიაში, ხოლო ამას დიდი მნიშვნელობა 

ექნება როგორც მწერლობის, ისე ქართული ისტორიის ბუნების 

შესწავლისთვის“ (ტაბიძე, 1986, გვ. 168-169). 
 

„ჩვენი ჩვენთაგანის“ რწმენიდან და მისი, ასე ვთქვათ, კულტუ-

რული იდენტობის აღმოსავლური მარკერიდან გამომდინარე, რუს 

პოეტებთან ურთიერთობას ახლავს საყურადღებო ზოგადი პოზიცია: 

მყარად დგომა საკუთარ მოედანზე, ამ კულტურული ლოკუსის დაც-

ვის ერთგვარი ფარული პოლემიკური ჟინით, საკუთარის კულტუ-

რული უპირატესობისა და შემოქმედებითი ნიჭიერების ღრმა შინაგანი 

რწმენით, რომელიც ხელს არ უშლის გახსნილობასა და კეთილგანწყო-

ბას უცხოს მიმართ.  

კითხვაზე, თუ რამდენად ქმნიდნენ „ცისფერყანწელები“ სხვა-

თათვის მისაბაძ მოდელს, უარყოფითად უნდა ვუპასუხოთ. მიბაძვაზე 

მეტად, რასაც ჩვეულებრივ ნიმუშისა და მაგალითის ცნება გულის-

ხმობს, ვფიქრობთ, „ცისფერყანწელთა“ ერთობა საკუთარი განუმეორე-

ბელი, თავისთავადი, შესაბამისად, მიუბაძველი ტიპის რეპრეზენტა-

ციაზეა ორიენტირებული. ისინი უფრო გამო-რჩეულის სახეს ქმნიან, 

ვიდრე მისაბაძს, უფრო უ-ჩვეულოს, ვიდრე სოციალურ, გნებავთ, 

კულტურულ სტერეოტიპს. „ცისფერყანწელი“ არ არის მკაცრად ნორ-

მატიული ტიპი არც ლიტერატურული სკოლის ან კონკრეტული ლი-

ტერატურული მიმართულების თვალსაზრისით, და არც ქცევა-მოქ-

მედების კუთხით. კულტურული ეთოსის თვალსაზრისით, ესაა შერე-

ული ტიპი, რომელშიც თითოეული წევრის ინდივიდულურობა და 

განსაკუთრებულობა ზუსტ მიბაძვას შეუძლებელს ხდის. ამავე დროს, 

როგორც ზემოთაც ვთქვით, ისინი მკაფიოდ ახმოვანებენ რაინდული 

მორალურ-ეთიკური იდეალის ერთგულებას და პოეზიის სამსახურს 

აფასებენ როგორც რაინდულ საქმიანობას: „დარჩება ხსენება იმ ორდე-
ნისა, რომელსაც ქვია „ცისფერ-ყანწელების ძმობა, მეგობრობა, რომელ-
საც შეადგენს 13 კაცი“ (ტაბიძე, 1986, გვ. 192); „ყოველი ყანწელი თავს 
გრძნობს ჯვაროსნად და დაიწერება ეს ეპოპეა“ (ტაბიძე, 1986, გვ. 197). 

  
  



220 
 

გამოყენებული ლიტერატურა: 
 

ასათიანი, გ. (2002). გურამ ასათიანი. ოთხტომეული. ტ. 3, თბილისი: 

„ნეოსტუდია“. 

გამსახურდია, კ. (2024). ისტორიულ-ლიტერატურული ათინათები, თბი-

ლისი: „მერიდიანი“.  

გაფრინდაშვილი, ვ. (1986). ქართული ლიტერატურული ესსე (მე-20 საუკუ-

ნის 20-იანი წლები). კრ. 96 ესსე. შეადგინა, წინასიტყვაობა და გამოკ-

ვლევა დაურთო მანანა ხელაიამ, თბილისი: ,,მერანი“.  

იაშვილი, პ. (1986). ქართული ლიტერატურული ესსე (მე-20 საუკუნის 20-

იანი წლები). კრ.: 96 ესსე. შეადგინა, წინასიტყვაობა და გამოკვლევა 

დაურთო მანანა ხელაიამ, თბილისი: ,,მერანი“.  

კვაჭაძე, ლ. (1977). თანამედროვე ქართული ენის სინტაქსი, თბილისი: 

„განათლება“.  

ნადირაძე, კ. (1984). რაც ლექსად ვერ ვთქვი. თბილისი: „მერანი“. 

ტაბიძე, ტ. (1986). ქართული ლიტერატურული ესსე (მე-20 საუკუნის 20-იანი 

წლები). კრ. 96 ესსე. შეადგინა, წინასიტყვაობა და გამოკვლევა დაურ-

თო მანანა ხელაიამ. თბილისი: „მერანი“.  

ტაბიძე, ტ. (1924). ცისფერი ყანწები მერვე წელს. გაზ. „ბარრიკადი“, 1924, 1.  

ტაბიძე, ტ. (1995). ლექსები, პოემები, პროზა, წერილები, თბილისი: ,,მერანი“. 

ჩხიკვიშვილი, ნ. (2015). უკანასკნელი ცისფერყანწელი, თბილისი: „არტანუჯი“. 

ჯავახიშვილი, მ. (2005). მიხეილ ჯავახიშვილის უბის წიგნაკებიდან. კრ.: 

„ლელვარი“. თბილისი: „ლიტერატურული მატიანე“.  

Оссовская, М. (1984). Рыцарь и буржуа. Исследования по истории морали, 

Москва: „Прогресс“. httrp:/kratov. info/libr_min/15_o/so/vs/kaya_03.htm).  

 

  



221 
 

References: 

 

Asatiani, G. (2002). Guram Asatiani otkh t’omeuli. [Guram Asatiani in Four Vo-

lums]. T.3. Tbilisi: “Neostudia”. 

Chkhik’vishvili, N. (2015). Uk’anask’neli tsisperq’ants’eli. [The Last from Blue 

Horns]. Tbilisi: ,,Art’anuji”. 

Gamsaxurdia, K’. (2024). Ist’oriul-lit’erat’uruli atinatebi. [Historical-Literary Gla-

res]. Tbilisi: “Meridiani”. 

Gaprindashvili, V. (1986). Kartuli lit’erat’uruli esse (me-20 sauk’unis 20-iani ts’lebi). 

[Georgian Literary Essay]. K’rebulshi 96 esse. Sheadgina, ts’inasitq’vaoba da 

gamok’vleva daurto Manana Khelaiam. Tbilisi: “Merani”. 

Iashvili, P’. (1986). Kartuli lit’erat’uruli esse (me-20 sauk’unis 20-iani ts’lebi). [Geor-

gian Literary Essay]. K’r.: 96 esse. Sheadgina, ts’inasitq’vaoba da gamok’vle-

va daurto Manana Khelaiam. Tbilisi: ,,Merani”. 

Javakhishvili, M. (2005). Mikheil Javakhishvilis ubis ts’ignak’ebidan. [From Mikheil 

Javakhishvili's notebooks]. Krebuli ,,Lelvari”. Tbilisi: ,,Lit’erat’uruli mat’iane”. 

Nadiradze, K’. (1924). Rats leksad ver vtkvi. [What I couldn't say in verse]. Tbilisi: 

,,Merani”. 

Osovskaja, M.(1987). Rycarj i Buržua. Issledovanija po istorii morali. [The Knight 

and the Bourgeois: Studies in the History of Morals] Moskva: “Progress” 

(httrp:/kratov. info/libr_min/15_o/so/vs/kaya_03.htm).  

T’abidze, T’. (1924). tsisferi q’ants’ebi merve ts’els. Gazeti ,,Barrikadi”, 1924, 1. 

T’abidze, T’. (1986). Kartuli lit’erat’uruli esse (me-20 sauk’unis 20-iani ts’lebi). 

[Georgian Literary Essay]. K’rebulshi 96 esse. Sheadgina, ts’inasitq’vaoba da 

gamok’vleva daurto Manana Khelaiam. Tbilisi: ,,Merani”. 

 

 

  


